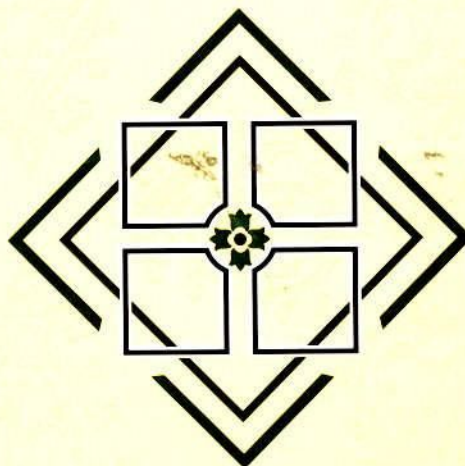


# تيسير المنطق

مولانا عبد الله گنگوہی رضی اللہ علیہ



بحاشیہ قدیمه ”تيسیر المنطق“ مولانا اشرف علی تھانوی رضی اللہ علیہ

بحاشیہ جدیدہ ”تفسیر المنطق“ مولانا جمیل احمد تھانوی رضی اللہ علیہ

مکتبہ اللہ بنی اسرائیل  
کراتنی - پاکستان

# تيسير المنطق

مولانا عبد الله گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ

بحاشیہ قدیمہ ”تيسیر المنطق“ مولانا اشرف علی تھانوی رحمۃ اللہ علیہ

بحاشیہ جدیدہ ”تفسیر المنطق“ مولانا جمیل احمد تھانوی رحمۃ اللہ علیہ



|                                                  |                                                                          |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| كتاب کا نام                                      | : تيسير المنطق                                                           |
| مؤلف                                             | : مولانا عبداللہ گنگوہی (الشیعی)                                         |
| تعداد صفحات                                      | : ۵۶                                                                     |
| قیمت برائے قارئین                                | : ۲۰/-                                                                   |
| من اشاعت                                         | : ۱۴۳۰ھ ۲۰۰۹ء                                                            |
| ناشر                                             | : مکتبۃ البشیری                                                          |
| چوبہری محمد علی چیئٹھل ٹرست (رجسٹرڈ)             |                                                                          |
| Z-3، اوورسیز بیکلوز، گلستان جوہر، کراچی۔ پاکستان |                                                                          |
| فون نمبر                                         | : +92-21-7740738                                                         |
| فیکس نمبر                                        | : +92-21-4023113                                                         |
| ویب سائٹ                                         | : <a href="http://www.ibnabbasaisha.edu.pk">www.ibnabbasaisha.edu.pk</a> |
| ایمیل                                            | : <a href="mailto:al-bushra@cyber.net.pk">al-bushra@cyber.net.pk</a>     |
| ملنے کا پتہ                                      | : مکتبۃ البشیری، کراچی۔ پاکستان                                          |
| ملنے کا پتہ                                      | : +92-321-2196170                                                        |
| مکتبۃ الحرمین، اردو بازار، لاہور۔ پاکستان        | : +92-321-4399313                                                        |
| المصباح، ۱۶ اردو بازار لاہور                     | : 042-7124656 - 7223210                                                  |
| بلک لینڈ، سٹی پلازا ہائی روڈ، راولپنڈی           | : 051-5773341-5557926                                                    |
| دارالإحسان، نزد قصہ خوانی بازار پشاور            | : 091-2567539                                                            |
| اور تمام مشہور کتب خانوں میں دستیاب ہے۔          |                                                                          |

## فہرست مضمایں

|                                                   |                                              |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| پہلا سبق علم کی تعریف اور اسکی قسمیں ..... ۷      | تصدیقات کی بحث                               |
| دوسرہ سبق تصور و تصدیقات کی قسمیں ..... ۸         | دوسرہ سبق جوہ کی بحث ..... ۲۶                |
| دوسرہ سبق نظر و کفر و منطق کی تعریف ..... ۹       | دوسرہ سبق قضیوں کی بحث ..... ۲۶              |
| تیسرا سبق دلالت و وضع اور دلالت کی قسمیں ..... ۱۱ | تیسرا سبق شرطیہ کی بحث ..... ۲۸              |
| پانچواں سبق دلالت لفظیہ وضعیہ کی قسمیں ..... ۱۳   | چوتھا سبق تناقض کا بیان ..... ۳۲             |
| چھٹا سبق مفرد و مركب ..... ۱۵                     | پانچواں سبق عکس مستوی کی بحث ..... ۳۷        |
| ساتواں سبق کلی و جزئی کی بحث ..... ۱۶             | ساتواں سبق اصطلاحات مطقبیہ مذکورہ ..... ۳۸   |
| آٹھواں سبق حقیقت و ماهیت شیئے کی بحث ..... ۱۷     | چھٹا سبق جوہ کی قسمیں ..... ۳۹               |
| نواں سبق ذاتی اور عرضی کی قسمیں ..... ۱۸          | ساتواں سبق قیاس کی قسمیں ..... ۳۱            |
| دواں سبق اصطلاح ”ماہو“ کا بیان ..... ۲۰           | آٹھواں سبق استقراء و تثیل کا بیان ..... ۴۳   |
| گیارہواں سبق جنس اور فصل کی قسمیں ..... ۲۱        | نواں سبق دلیل لمحی اور دلیل ائی ..... ۳۶     |
| بارہواں سبق دلکھیوں میں نسبت کا بیان ..... ۲۳     | دواں سبق مادہ قیاس کا بیان ..... ۴۷          |
| تیرہواں سبق معرف اور قول شارح کا بیان ..... ۲۴    | فہرست سابقہ اصطلاحات و احتجاب الحفظ ..... ۵۱ |

كلمات با برکات بطور تقریظ و تقدیم از حضرت مولانا صدیق احمد انہلوی پیرست

مفتی ریاست مالیر کوٹلہ و سرپرست تعلیم درجات ابتدائیہ، مدرسہ عالیہ عربیہ، دیوبند

و مدرسہ عالیہ عربیہ مظاہر علوم، سہارنپور

بسم اللہ الرحمن الرحیم

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم

اما بعد: واضح ہو کہ حضرت مولانا عبد اللہ گنگوہی تنشیہ مدرس عربی مدرسہ اسلامیہ کا نجد مصلح مظلوم نگر نے رسالہ مسیحی تیسیر المنطق احقر کے پاس بھیجا، احقر نے بغور اس کوشش سے اخیر تک دیکھا۔ تحریر کی مناسبت سے حضرت مولانا نے اس میں بعض مناسب اصلاحات بھی کی ہیں۔ یہ ظاہر ہے کہ منطق ایک مشکل علم ہے خصوصاً طلبہ کو ابتدائیں بہت سے مسائل منطقیہ سمجھنے میں دشواری ہوتی ہے بلکہ احقر کا خیال ہے کہ شروع کے چند رسائل میں طلبہ سمجھتے ہی نہیں یا کم سمجھتے ہیں۔ اب سے تیس چالیس سال پہلے طلبہ میں فارسی کی استعداد اعمدہ ہوتی تھی اور فارسی پڑھے ہوئے طلبہ مدارس عربی میں آتے تھے، وہ تو یہہ استعداد فارسی کچھ سمجھ جاتے تھے۔ اب سالہا سال سے طلبہ عربیا یا آتے ہیں جن میں فارسی کی استعداد نہیں ہوتی۔

پس حضرت مولانا موصوف نے اس زمانے کے طلبہ پر نہایت احسان فرمایا جو اردو کی سلیس عبارت میں مسائل منطقیہ کو واضح کر دیا کہ غیر فارسی داں بھی اس کے ذریعہ سے مسائل منطقیہ سمجھ سکتے ہیں۔ واقعی یہ کتاب ”تیسیر المنطق“، بہت ہی مفید واضح آسان عبارت میں تصنیف فرمائی ہے۔ جزاہ اللہ عنہا۔

امید ہے کہ عموماً مبتدی طلبہ اس سے فائدہ اٹھائیں گے اور مدرسین مدارس عربیہ طلبہ کو اس کے مسائل محفوظ فرمانے کی طرف متوجہ فرمائیں گے۔ اگر یہ رسالہ مدارس عربیہ کے نصاب میں داخل ہو جائے تو احقر کے خیال میں بہت مفید ہو گا۔ اور اگر داخل نصاب نہ فرمایا جائے تو جب ابتدائی رسائل منطق پڑھائے جائیں ائمہ مضمونی مشکلہ کو اس کے مطابق سمجھا کر یاد کر دیا جائے تو موجب سہولت ہو گا۔

حررہ: صدیق احمد

۱۳۳۵ھ

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

بعد الحمد والصلوة عرض ہے کہ اس زمانے میں عموماً طلبہ کی استعدادیں بہت کم ہو گئی ہیں، خصوصاً جو مضمایں فہم سے تعلق رکھتے ہیں ان کو کما حقہ نہیں سمجھتے اور یہ حالت ابتدائی درجہ سے انتہائی سلسلہ تک ہے۔ اس میں تو شک نہیں ہے کہ اس کا سبب ضعفِ فہم و استعداد ہے لیکن اگر ابتدائی کتب صرف و نو منطق خوب سمجھا کریا دکارا دی جائیں تو اس ضعف کا بہت کچھ مدوا ہو جاتا ہے۔

ابتدائی علوم میں صرف و نو سے تو طلبہ کو کچھ مناسبت ہوتی بھی ہے اور اس کو سمجھ جاتے ہیں لیکن منطق ایک ایسا علم ہے جس کا تعلق صرف ذہن اور فہم سے ہے۔ اس لئے بہت کم اس سے مناسبت ہوتی ہے اور نو آموز طلبہ کچھ نہیں سمجھتے، کچھ استعداد کی کمی وہ بھی مشکل اصطلاحات میں ابھی ہوئی مزید فن بالکل نیا اور اس پر یہ اشکال کہ رسائل منطق سب غیر زبان کے، کفاری میں ہیں یا عربی میں، اب بچوں کا فہم تحریر ہوتا ہے کہ زبان کا اشکال رفع کرے اور مبتدا ذخیر و فاعل کو سمجھے یا مضمایں کو محفوظ کرے۔

اس وجہ سے ضروری مسائل منطق اردو میں لکھے گئے اور ان کو رسالہ کی صورت میں لا کر ”تیسیر المنطق“ کے نام سے موسوم کیا گیا، اور چند ابتدائی طلبہ کو خود اس احقر نے پڑھایا تو نہایت مفید و نافع پایا کہ رسائل منطق فارسی و عربی کے اس کے ذریعہ سے بالکل سہل ہو گئے۔ لیکن بوجہ کم استعدادی و بے بصائری کے اس پر اعتبار نہ ہوا کہ جو کچھ لکھا گیا ہے صحیح ہو۔ اس لئے اس رسالہ کو صحیح کے لئے مولانا صدیق احمد صاحب <sup>ل</sup> مفتی ریاست مالیر کو مولانا شید احمد صاحب گنگوہی راشنیلہ کے خلیفہ اور جائز بیعت تھے ۱۔ مولانا قصبہ انبہہ ضلع سہارپور کے متطن تھے، مولانا رشید احمد صاحب گنگوہی راشنیلہ کے خلیفہ اور جائز بیعت تھے بڑی بڑی خصوصیتوں والے بزرگ تھے، درجہ ابتدائی کی تعلیم سے خاص تعلق اور مہارت تامہ تھی، مدرسہ عالیہ دارالعلوم دیوبند اور مدرسہ عالیہ مظاہر علوم سہارپور کے درجہ ابتدائی کے سرپرست تھے۔

پسند فرمایا اور احقر کی عزت افزائی فرمائی اور جا بجا اس میں اصلاح و ترمیم فرمایا کہ آخر میں قصد یقین و تقریب  
کے طور پر چند کلمات بھی تحریر فرمائے، جو تم کا اس رسالہ میں نقل کئے گئے ہیں۔

امید ہے کہ حضرات مدرسین مدارس عربیہ اس کو قول فرمایا کہ طلبہ کو اس کی طرف متوجہ فرمائیں گے اور جو  
کچھ غلطی و سہو اس میں پائیں تو احقر کو مطلع فرمائیں تاکہ اشاعت ثانی کے وقت اس کو درست کر دیا جائے۔

### احقر

محمد عبداللہ نگوہی

مدرسہ عربیہ کاندھلہ، مظفرنگر ۱۳۲۶ھ

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

رَبُّ يٰسِرٍ وَلَا تُعَسِّرٍ وَتَمَّ بِالْحَمْرٰی

سبق اول

## علم کی تعریف اور اسکی فوائد

علم: کسی شے کی صورت کا تمہارے ذہن میں آنا، جیسے: ”زید“ کسی نے بولا اور تمہارے ذہن میں اس کی صورت آتی، یہ زید کا علم ہے۔  
علم کی دو فوائد ہیں: تصور، تصدیق۔

تصدیق: یہ علم اس بات کا ہے کہ فلاں شے ہے۔ جیسے کہ تم کو اس بات کا علم ہو کہ زید عمر و کے والد ہیں۔

۱۔ جیسے آئینہ کے سامنے جب کوئی چیز آتی ہے تو اس چیز کی صورت نقش ہو جاتی ہے، اسی طرح ہمارے ذہن میں بھی ہر چیز کی ایک صورت نقش ہو جاتی ہے۔ مگر آئینہ میں تو دکھائی دینے والی چیزوں ہی کی صورت آتی ہے اور ذہن میں دکھائی جانے والی، چھوٹی جانے والی، چھکھی جانے والی، سانی دینے والی، سوگھی جانے والی اور سچھی جانے والی چیزوں اور باتوں کی صورت اور کیفیت بھی آجاتی ہے، یہی ہر چیز کا علم ہے۔ دیکھو: ہم ایک شخص کو دیکھ کر، اسکی آواز سن کر یہ کہتے ہیں کہ زید نہیں۔ عورہ ہے، اسلیے کہ زید کے دیکھنے اور اسکی آواز سننے سے ہمارے ذہن میں جو صورت اور کیفیت آتی ہوئی تھی، وہ ایسی نہیں۔ ایسے ہی ناشرپی کو دیکھ کر، پکھ کر، سوگھ کر، چھو کر ہم کہتے ہیں کہ یہ سب نہیں، اس لئے کہ سب کے دیکھنے، سچھنے، سوگھنے اور چھونے سے جو صورت اور کیفیت ذہن میں آتی ہوئی ہے وہ اسکی نہیں۔ اسی طرح کسی چیز کو میٹھا، کسی کوکھا، کسی کوخت، کسی کو زرم، کسی کو سر اہوا، کسی کو خوشبودار وغیرہ، اسلیے کہتے ہیں کہ میٹھے، کھٹے کے چھکھنے، سخت اور زرم کے چھونے سے، سڑے اور خوشبودار کے سوگھنے سے جو صورت اور کیفیت ذہن میں آتی ہوتی ہے، وہ ایسی ہے۔ غرض اس سے معلوم ہوا کہ دیکھنے، چھونے، چھکھنے، سخت اور سوگھنے سے ذہن میں ایک صورت آجاتی ہے اسی طرح کسی بات کے سمجھنے سے بھی ایک صورت ذہن میں آتی ہے، یہی سب علم ہے۔ ۲۔ یعنی جملہ خبر یہ ہوا اور یقین ظاہر کرتا ہو۔ ۳۔ یا فلاں شے نہیں ہے۔ ۴۔ زید عمر و کے والد نہیں ہیں۔

تصور: وہ علم ہے جس میں اس قسم کا علم نہ ہو۔ جیسے: صرف زید کا علم، یا مثلاً: زید کا غلام۔

### سوالات

ان مثالوں میں غور کرو اور بتاؤ کہ تصور کون ہے اور تصدیق کون؟

۱۔ زید کا گھوڑا؟ ۲۔ عمر و کی بیٹی؟ ۳۔ عمر و زید کا غلام؟

۴۔ بکر خالد کا بیٹا ہوگا؟ ۵۔ سرد پانی؟ ۶۔ محمد بن علیؑ اللہ کے پیچے رسول ہیں؟

۷۔ جنت حق ہے؟ ۸۔ دوزخ کا عذاب؟ ۹۔ قبر کا عذاب حق ہے؟

۱۰۔ گمہ معظمه؟

### سبق دوم

#### تصور و تصدیق کی قسمیں

تصور کی دو قسمیں ہیں: تصور بدیہی، تصور نظری۔

تصور بدیہی: ایسی شے کا علم ہے کہ اس کی تعریف بتانے کی ضرورت نہ ہو اور بغیر تعریف کے سمجھ میں آجائے۔ جیسے: پانی، آگ، گرمی، سردی، کہ سنتے ہی یہ چیزیں ہماری سمجھ میں آجائی ہیں جس کی تعریف کی ضرورت نہیں۔

تصور نظری: اس شے کا علم ہے کہ بغیر تعریف کے وہ ہماری سمجھ میں نہ آئے جیسے: اسم، فعل، حرفا، معرف، مبني، جن، فرشتہ، بہوت، دیو وغیرہ۔

۱۔ ایک ہی چیز کا علم یعنی صورت ہو، جیسے: زید کی صورت یادو تین چیزوں کی ہو اور ان میں نسبت نہ ہو جیسے: زید، عمر، بکر، خالد وغیرہ کی صورت الگ الگ یابنیت بھی ہو مگر تامنہ ہو جیسے زید کا غلام، اچھی توپی، یا جملہ ہو مگر خرینہ ہو، انشائی ہو، جیسے: لے یا بخیر یہ ہو گریٹ ہو جیسے: آیا ہو گا وغیرہ سب تصور ہے۔ ۲۔ اسم: وہ کلمہ ہے جو بغیر کسی کے ملائے سمجھ میں آسکے اور اس میں کوئی زمانہ پایا جائے۔ فعل: وہ کلمہ ہے جو بغیر کسی کے ملائے سمجھ میں آسکے اور اسکی کوئی نہ کوئی زمانہ پایا جائے۔ حرفا: وہ کلمہ ہے جو بغیر کسی کے ملائے سمجھ میں نہ آئے۔ معرف: وہ جو کا آخر عامل سے نہ بدالے۔ فرشتہ: وہ نور کا جسم ہے جو کوئی شکلوں میں آسکے۔ (شرعی تعریف ص۹ حاشیے میں ہے)۔ مبني: وہ الگ کا جسم جو کوئی شکلوں میں آسکے۔ بہوت: وہ ڈرائی ٹکل جو اندر ہیرے میں دکھائی دے۔ دیو: وہ زمین جو بہت لمبا چڑا ہو۔ یا انکی تعریفیں ہیں۔

تعدادیق کی بھی اسی طرح دو قسمیں ہیں: تعدادیق بدیہی، تعدادیق نظری۔

تعدادیق بدیہی: وہ تعدادیق ہے جس کیلئے دلیل بتانے کی ضرورت نہ ہو۔ جیسے: دو چار کا آدھا اور ایک چار کا چوتھائی ہے۔

تعدادیق نظری: وہ تعدادیق ہے جس کیلئے دلیل بتانے کی ضرورت ہو۔ جیسے: پریاں <sup>۱</sup> موجود ہیں۔ عالم <sup>۲</sup> بنانے والا اور تصرف <sup>۳</sup> کرنے والا ایک ذات پاک ہے۔

### سوالات

درج ذیل مثالوں میں بتاؤ کہ تصور و تعدادیق کس قسم کا ہے؟

|                         |                    |                           |
|-------------------------|--------------------|---------------------------|
| ۱۔ پل صراط؟             | ۲۔ جنت؟            | ۳۔ قبر کا عذاب؟           |
| ۴۔ چاند؟                | ۵۔ آسمان؟          | ۶۔ دوزخ موجود ہے؟         |
| ۷۔ ترازو اعمال کا؟      | ۸۔ جنت کے خزانے؟   | ۹۔ عمر و کا بیٹا کھڑا ہے؟ |
| ۱۰۔ کوثر جنت کا حوض ہے؟ | ۱۱۔ آفتاب روشن ہے؟ |                           |

### سبق سوم

#### نظر و فکر و منطق کی تعریف اور منطق کی غرض <sup>۴</sup> و موضوع <sup>۵</sup>

دو یا زیادہ تصور کو آپس میں ملا کر کسی نامعلوم تصور کو حاصل کرتے ہیں۔ جیسے: مثلاً ہم کو

۱۔ اسکی دلیل یوں کہو کہ پری جن ہے اور جن موجود ہے تو پری موجود ہے۔ ۲۔ کیونکہ دو تین ہوتے تو رائے کے

خلاف سے فساد ہوتا اور فساد نہیں ہوا تو معلوم ہوا کہ دو تین نہیں ایک ہے۔ ۳۔ رد و بدل۔

۴۔ دوزخ کے اوپر جنت میں جانے کیلئے گل۔ ۵۔ جس کی وجہ سے بحث کی جائے۔

۶۔ جس کے حالات سے بحث کی جائے۔ ۷۔ اس سے آسان یوں سمجھو کر: ایک شخص نو مسلم نے فرشتہ کا نام

نہا، وہ نہیں جانتا کہ فرشتہ کیا چیز ہے؟ اس نے تم سے پوچھا، اب تم اس کو کیسے بتاؤ گے؟ معلوم ہوا کہ وہ جسم کے معنی جانتا ہے اور زندہ کے معنی بھی جانتا ہے اور نورانی کے معنی بھی جانتا ہے اور لطیف کے معنی بھی جانتا ہے (ابقیہ صفحہ: ۱۰)

حیوان <sup>۱</sup> کا علم ہے اور ناطق <sup>۲</sup> کا، دونوں کو ملایا تو حیوان ناطق ہوا۔ ان دو تصوروں سے ہم کو انسان نامعلوم کا علم <sup>۳</sup> ہو گیا اور ان دو تصوروں معلوم کو جن سے نامعلوم تصور کا علم ہوا ہے تعریف اور معزف کہتے ہیں۔ اسی طرح دو تصدیق یا زیادہ کو ملائکہ کسی نامعلوم تصدیق کو معلوم کرتے ہیں۔ جیسے: ہم کو یہ بات معلوم ہے کہ انسان جاندار ہے اور یہ بھی علم ہے کہ ہر جاندار جسم والا ہے۔ ان دونوں باتوں کو ہم نے ملایا تو ہم کو اس بات کا علم ہوا کہ انسان جسم والا ہے اور ان دو تصدیق معلوم کو جن سے نامعلوم تصدیق حاصل کرتے ہیں، دلیل اور حجت کہتے ہیں۔ <sup>۴</sup> اس طرح دو علموں یا زیادہ کو ملائکہ کسی شے نامعلوم کے معلوم کرنے <sup>۵</sup> کو فکر اور نظر کہتے ہیں۔ کبھی اس ملائے اور ترتیب میں غلطی بھی ہو جاتی ہے۔ ایسی غلطی کی اصلاح جس علم سے ہو، وہ منطق ہے۔ پس منطق: وہ علم ہے جس سے کسی شے کی تعریف <sup>۶</sup> اور دلیل بنانے میں خطاب ہونے سے حفاظت ہو اور غرض: اس علم کی فکر اور غور <sup>۷</sup> کا صحیح ہونا ہوا۔ اسکے بعد یہ سمجھو کر جس شے کے حالات سے کسی علم میں بحث ہو، وہ شے اس علم کا موضوع ہے۔ منطق کا موضوع: وہ تعریفات <sup>۸</sup> اور دلیلیں ہیں، جن سے نہ جانے <sup>۹</sup> ہوئے تصور اور نہ جانی ہوئی تصدیق کا علم حاصل ہو۔

(تیجہ حاشیہ سنہ: ۹) اور فرمانبرداری اور نافرمانی کے بھی معنی جانتا ہے، بس تم نے ان سب کو اس طرح ملایا کہ فرشتہ ایک ایسا جسم ہے جو زندگی رکھتا ہے اور طلیف و نورانی ہے اور اللہ تعالیٰ کی کبھی نافرمانی نہیں کرتا۔ بس ان تصورات معلوم کے ذریعہ سے ایک نامعلوم تصور یعنی فرشتہ کا مفہوم اس کو معلوم ہو گیا۔ (حاشیہ سنہ: ۱۰) ۱ جاندار۔ ۲ عقل والا۔

۳ کیونکہ انسان جاندار ہے اور عقل والا ہی ہے۔ ۴ اس سے آسان یوں سمجھو کر ایک شخص نو مسلم کو تم نے مسلکہ بتایا کہ سو دلیلنا گناہ ہے اور وہ یہ بات نہیں جانتا، اس لئے وہ تم سے پوچھتا ہے کہ کیسے معلوم ہوا کہ سو دلیلنا گناہ ہے؟ تم نے اس کو دو باتیں سمجھائیں۔ ایک بات یہ کہ اللہ تعالیٰ جس فعل کو بڑا کہہ وہ گناہ ہے۔ دوسری بات یہ کہ دیکھو: قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے سو دلیل نے کوہرا کہا ہے۔ بس ان دونوں تصدیق کے ملائے سے وہ تصدیق جو معلوم نہ تھی، اس کو معلوم ہو گی کہ سو دلیلنا گناہ ہے۔

۵ جس طرح حیوان اور ناطق کو اور ”انسان جاندار“ ہے اور ”ہر جاندار جسم“ ہے، کو ملایا ہے اس طرح کہ ایک پہلے ہو ایک بعد میں اور مجموعہ واحد ہو جائے۔ ۶ هذا مذهب القدماء والمحققين من بعدهم وقال المتأخرون هو الترتيب.

۷ یعنی جانے ہوئے تصوروں اور تصدیقوں کو قاعدہ کے موافق ملائے میں۔ ۸ نظر یعنی جانے ہوئیں کاملاً نا۔

۹ جانے ہوئے تصورات و تصدیقات۔ ۱۰ یعنی وضع کرنے سے اور وضع کی تعریف آگئے ہے۔

## سوالات

- ۱۔ نظر اور فکر کی تعریف کرو؟ ۲۔ منطق کی تعریف کرو؟ ۳۔ منطق کی غرض کیا ہے؟
- ۴۔ موضوع کے کہتے ہیں؟ ۵۔ منطق کا موضوع کیا ہے؟

## سبق چہارم

### دلالت و وضع اور دلالت کی قسمیں

**دلالت:** کسی شے کا خود بخود قدرتی طور سے یا کسی کے مقرر کرنے سے ایسا ہونا کہ اسکے جاننے سے دوسری چیز نامعلوم کا علم ہو جائے۔ پہلی شے کو جس سے علم ہوا ہے، دال اور دوسری چیز کو جس کا علم ہوا، مدلول کہتے ہیں۔ جیسے: دھوئیں کو جب ہم دیکھیں: تو اس سے آگ کا علم ہم کو ضرور ہو گا۔ پس دھواں دال اور آگ مدلول اور دھوئیں کا اس طور پر ہونا کہ اس کے علم سے آگ کا علم ہوتا ہے دلالت ہے۔

**وضع:** ایک شے کا دوسری شے کے ساتھ خاص کر دینا یا دوسری شے کیلئے مقرر کر دینا کہ پہلی شے کے علم سے دوسری شے کا علم ہو جائے۔ شے اول کا موضوع اور دوسری شے کو جس کا علم ہوا ہے، موضوع لہ کہتے ہیں۔ جیسے: لفظ چاقو کو مجموعہ دستہ اور پھل کیلئے مقرر کر دیا گیا کہ جب لفظ اے تم اپر پڑھ پکھے ہو کہ ذہن میں ہر چیز کی صورت آ جاتی ہے، جسے علم کہتے ہیں۔ پھر اگر وہ صورت جملہ خبر یہ یقینی کی صورت ہو تو قدم دیں ہو گا، ورنہ تصور چتی۔ اب ان صورتوں کو ہم کو سمجھنے کیلئے لفظوں، اشاروں اور علامتوں وغیرہ کی ضرورت ہے، پھر ان چیزوں کا ایسا ہونا کہ ان کے جاننے سے وہ صورتیں معلوم ہو جائیں یہ دلالت ہے۔ ۲۔ جیسے آواز سننے سے بولنے والے کا علم ہوتا ہے اور مقرر کرنے سے، مثلاً نام سے نام والے کا علم۔ ۳۔ یعنی اصطلاح خبرالینے سے۔ ۴۔ یعنی جس کسی کو خاص یا مقرر کیا ہے۔ ۵۔ یعنی جس کیلئے خاص یا مقرر کیا ہے۔ ۶۔ یعنی اہل لفظ نے مقرر کر دیا۔ ۷۔ چاقو کا گلاہضہ جس سے کانا جاتا ہے۔ ۸۔ یعنی اہل لفظ نے مقرر کر دیا۔

چاقو ہمارے کان میں پڑتا ہے۔ تو فوراً دستہ اور اس کا پھل ہی ہماری سمجھ میں آتا ہے اور دوسری چیز نہیں آتی۔ چاقو موضوع ہے اور وہ دستہ وغیرہ موضوع لہ ہے اور اس طرح مقرر کر دینا اور خاص کرنا وضع ہے۔

دلالت کی دو تسمیں ہیں: دلالت لفظیہ، دلالت غیر لفظیہ۔

دلالت لفظیہ: وہ دلالت ہے جس میں دال کوئی لفظ ہو۔ جیسے: زید کی دلالت اسکی ذات پر۔

دلالت غیر لفظیہ: وہ دلالت ہے کہ جس میں دال لفظ نہ ہو۔ جیسے: دھوئیں کی دلالت آگ پر۔

دلالت لفظیہ کی تین تسمیں ہیں: لفظیہ وضعیہ، لفظیہ طبیعیہ، لفظیہ عقلیہ۔

دلالت لفظیہ وضعیہ: وہ دلالت ہے کہ دال اس میں لفظ ہو اور دلالت وضع کی وجہ سے ہو۔ جیسے لفظ زید کی دلالت زید کی ذات پر، اگر لفظ زید ذات کیلئے موضوع نہ ہوتا، تو دلالت نہ ہوتی۔

دلالت لفظیہ طبیعیہ: وہ دلالت ہے کہ دال اس میں لفظ ہو اور دلالت بوجہ طبیعت کے اقتضا کے ہو۔ جیسے: آہ آہ کی دلالت کسی رنج و صدمہ پر کہ تمہاری طبیعت رنج و صدمہ کے وقت اس لفظ کے بولنے پر مقتضی ہے۔

دلالت لفظیہ عقلیہ: وہ دلالت ہے کہ دال اس میں لفظ ہو اور دلالت بوجہ عقل کے اقتضا ہو۔

۱۔ یعنی جبکہ اس لفظ کو ہم جانتے ہیں۔ ۲۔ یعنی پھل۔ ۳۔ دلالت کی تعریف کہ ہن میں رکھ کر تعریف کو سمجھو: یعنی کسی چیز کا ایسا ہونا کہ اس سے دوسری چیز سمجھی جائے اور پہلی چیز لفظ ہو تو دلالت لفظیہ ہے اور ایسے ہی سب دلالتوں کی تعریف کہو۔ ۴۔ یعنی لفظ زید کی۔ ۵۔ یعنی لفظ سے اس کا مدلول اس وجہ سے سمجھ میں آتا ہو کہ مقرر کرنے والوں نے اس لفظ کو اس کے لئے مقرر کر لیا ہے، جیسے یہ نام رکھ لیا۔ ۶۔ یعنی طبیعت یہ جاہتی ہے کہ جب اس میں یہ مدلول پایا جائے تو زبان پر یہ دال لفظ آ جائیں کہ جب رنج ہو تو زبان پر آہ آہ آئے پھر آہ آہ رنج پر دلالت کرے گا۔ ۷۔ تو جو شخص یہ لفظ ہم سے سنے گا یہ کہہ گا کہ ہم کو کچھ رنج ہے۔ ۸۔ یعنی صرف عقل اس کو چاہے۔ اس طرح کہ یہ کسی اور چیز کا اثر ہو۔ جیسے: آواز بولنے والے کا اثر ہے۔

جیسے: دلالت لفظ دیز کی جو دیوار کے پیچھے سے ناجائز بولنے والے کے وجود پر۔ اسی طرح دلالت غیر لفظی کی بھی تین قسمیں ہیں: غیر لفظی و ضعیہ، غیر لفظی طبیعی، غیر لفظی عقلی۔ دلالت غیر لفظی و ضعیہ: وہ دلالت ہے کہ دال اس میں لفظ نہ ہو اور دلالت بوجہ ضع کے ہو۔ جیسے: لکھے ہوئے حروف کی دلالت حروف پر، جیسے: مثلاً ”زید“، یہ نقوش لفظ زید پر دلالت کرتے ہیں۔

دلالت غیر لفظی طبیعی: وہ دلالت ہے کہ دال لفظ نہ ہو اور دلالت بوجہ طبیعت کے اقتضا کے ہو۔ جیسے: گھوڑے کا ہنہنا دلالت کرتا ہے گھاس دانہ کی طلب پر۔

دلالت غیر لفظی عقلی: وہ دلالت ہے کہ دال لفظ نہ ہو اور دلالت بوجہ عقل کے ہو۔ جیسے: دھوئیں کی دلالت آگ پر۔ یہ کل چھ قسمیں دلالت کی ہوئیں۔ ان کو خوب یاد کرو۔

### سوالات

۱۔ دلالت کی تعریف کرو؟ ۲۔ ضعف کی تعریف کرو؟ ۳۔ دلالت لفظیہ و غیر لفظیہ کی تعریف اور ان دونوں کی قسمیں بیان کرو؟

امثلہ ۹ ذیل میں غور کر کے بتاؤ کہ کوئی دلالت ہے؟ اور یہ بھی بتاؤ کہ دال کون ہے، اور مدلول کون ہے؟

- ۱۔ سر کا ہلانا، ہاں یا نہیں؟
- ۲۔ سرخ جھنڈی، ریل کا ٹھہرانا؟
- ۳۔ تار کے کھلکھل کی آواز، تار کا مضمون؟
- ۴۔ آہ، اواہ، اواہ؟
- ۵۔ دھوپ؟

۱۔ ایک بے معنی لفظ ہے۔ ۲۔ یعنی کان سے سنبھالا اپنی عقل سے معلوم کر لیتا ہے کہ کوئی بولنے والا ضرور ہے۔ ۳۔ یعنی حروف کے نقش جو کاغذ پر بنے ہوئے ہیں اور حروف وہ ہیں جو زبان سے نکلتے ہیں تو ان نقشوں سے لفظ سمجھے گئے۔ ۴۔ جسے زبان سے کہتے ہیں۔ ۵۔ یہ سب دال ہیں اسکے مدلول بھی تم ہی بتاؤ۔ ۶۔ ۲، ۳، ۴ میں پہلا کلمہ دال ہے اور دوسرا جو شان کے بعد ہے مدلول ہے۔

## سبق پنجم

### دلالت لفظیہ وضعیہ کی قسمیں

دلالت لفظیہ وضعیہ کی تین قسمیں ہیں: دلالت مطابقت، دلالت تضمن، دلالت التزام۔

دلالت مطابقت: وہ دلالت لفظیہ ہے کہ لفظ اپنے پورے موضوع لہ پر دلالت کرے۔ جیسے: انسان کی دلالت مجموعہ حیوان ناطق پر۔

دلالت تضمن: یہ ہے کہ لفظ اپنے موضوع لہ کے جزو پر دلالت کرے۔ جیسے: انسان کی دلالت حیوان پر یا ناطق پر۔

دلالت التزام: یہ ہے کہ لفظ اپنے موضوع لہ کے لازم پر دلالت کرے۔ جیسے: انسان کی دلالت قابلیت علم پر۔

۱۔ چونکہ اور دلاتوں سے زیادہ فائدہ نہیں پہنچتا اور لفظیہ وضعیہ سے فائدہ سب سے زیادہ ہوتا ہے اس لئے اسی کو بیان کیا گیا ہے۔ ۲۔ اس میں تدریس شرح کی ضرورت ہے، وہ یہ کہ انسان کے پورے معنی نہیں گئے ہیں کہ ایک جاندار عقل رکھنے والا، حیوان ناطق کا یہی مطلب ہے۔ اور یہ بھی ظاہر بات ہے کہ اس پورے معنی کے دو جزو ہیں یعنی حیوان اور ناطق۔ یہ بھی ظاہر ہے کہ جب کسی مجموعہ کا علم ہوتا ہے، اس کے اجزاء کا بھی علم ہوتا ہے اور یہ بھی ظاہر ہے کہ جب کسی انسان کو انسان کے ناطق یعنی عاقل ہونے کا علم ہوگا وہ ضرور یہ بھی سمجھے گا کہ جن علوم کے حاصل کرنے کیلئے عقل کافی ہے، انسان ان علوم کے حاصل کر کر میکی ضرور قابلیت رکھتا ہے۔ پس قابلیت علوم خاصہ کی غیرہ انسان کے لوازم میں سے ہوئی۔ اور یہ بھی ضروری بات ہے کہ جب کسی شے کا علم ہوتا ہے تو اس کے لازم کا بھی ضرور ہوتا ہے اب سمجھو کہ لفظ انسان موضوع ہوا اور حیوان ناطق کا مجموعہ اس کا موضوع لہ، حیوان اور ناطق اس کے جزو ہوئے اور قابلیت علوم اس موضوع لہ کا لازم ہو۔ پس جس وقت لفظ انسان بول کر حیوان ناطق مراد لیا جاتا ہے اس کی دلالت مجموعہ حیوان ناطق پر بھی ہوئی اور صرف ناطق اور قابل علوم خاصہ پر بھی ہوئی۔ مگر اتنا فرق ہے کہ مجموعہ حیوان ناطق پر قصداً ہوئی اور صرف حیوان اور صرف ناطق اور قابل علوم خاصہ پر بلا قصداً ہوئی۔ سو اس مجموعہ پر قصداً دلالت مطابقت ہے اور ایک ایک جزو پر بلا قصداً دلالت تضمن ہے اور لازم پر بلا قصداً التزام ہے۔ استاد سے خوب سمجھ لینا چاہیے۔ ۳۔ یعنی اس سے پورا موضوع لہ سمجھا جائے اور پورا ہی سمجھنا مقصود ہو۔ ۴۔ یعنی جزو سمجھا جائے، مگر مقصود ہو پورا، اور جزو اس واسطے بلا قصداً سمجھا جاتا ہو کہ پورا سمجھنا بدوں جزو کے نہیں ہو سکتا۔ ۵۔ یعنی لازم بھی سمجھا جاتا ہو بلا قصداً کے اور مقصود موضوع لہ ہی ہو۔ مثال صفحہ ۲۱ کے حاشیہ میں سمجھ لیں۔

## سوالات

اشیاء ذیل میں وال اور مدلول لکھے جاتے ہیں۔ ان میں دلالت کی فتمیں بتاؤ؟

۱۔ ناپینا لے، آنکھ؟ ۲۔ انگرا، ٹانگ؟ ۳۔ درخت، شاخیں؟ ۴۔ لکنا، ناک؟  
 ۵۔ ہدایہ، کتاب الصوم؟ ۶۔ ہدایہ الحج، مقصد اول؟ ۷۔ چاقو، اس کا دستہ؟

## سبق ششم

## مفرد و مرکب

مفرد: وہ لفظ ہے کہ اس کے جز سے اس کے معنی کے جز پر دلالت کا قصد نہ ہو۔ جیسے: لفظ زید کہ اس کے جز سے، مثلاً ”ز“ سے اس کے معنی کے جز پر دلالت کا ارادہ نہیں بلکہ دلالت ہی نہیں۔  
 مفرد کی چار فتمیں ہیں: اول: اس لفظ کا جز نہ ہو۔ جیسے: لفظ ”ک“، ”اردو“ میں۔ دوم: لفظ کا جز نہ ہو مگر وہ معنی دار نہ ہو۔ جیسے: انسان کے ”الف“، ”نون“ و ”س“ کے کچھ معنی نہیں۔ سوم: لفظ کا جز نہ ہو اور معنی دار بھی ہو لیکن جو معنی تم کو مقصود ہیں ان پر دلالت نہ کرتا ہو۔ جیسے: لفظ عبداللہ کسی کا نام ہو تو عبد ت اور اللہ اس کے معنی دار جز نہیں لیکن جس شخص کا یہ نام ہے اس کے جز پر دلالت نہیں کرتے۔  
 چہارم: لفظ کے جز معنی دار ہوں اور جو معنی تم کو مقصود ہیں اس کے اجزا پر بھی دلالت کریں لیکن اس دلالت کا تم نے ارادہ نہیں کیا۔ جیسے: حیوان ۱۲ ناطق کسی شخص کا نام رکھ دیں تو معنی مقصود کے اجزا پر اس کے جز دلالت کرتے ہیں مگر نام رکھنے کی حالت میں تم کو یہ دلالت مرانہیں۔

۱۔ ان مدلول میں پہلا کلمہ وال اور دوسرا مدلول ہے۔ ۲۔ اس میں جو ”ہا“ ہے وہ حرف کسرہ ظاہر کرنے کیلئے ہے اور اصل لفظ ”ک“ ہی ہے۔ ۳۔ بندہ اور اللہ یعنی وہ ذات جو تمام کمال کی صفتیں کی جامع ہے۔  
 ۴۔ کیونکہ جس آدمی کا نام ہے وہ حیوان ناطق ہی ہے مگر خاص خالتوں کیسا تھے تو موضوع لہ بھی حیوان ناطق مع خالص خالتوں کے ہوا اور موضوع بھی حیوان ناطق ہے تو حیوان کی حیوان پر اور ناطق کی ناطق پر دلالت ہوئی، مگر نام میں یہ مرانہیں ہوا کرتی۔

مرُّب : وہ لفظ ہے کہ اسکے جزر سے معنی کے جزر پر دلالت کا ارادہ کیا جائے۔ جیسے: زید کھڑا ہے کہ یہ ایسا لفظ ہے اسکے جزر سے معنی کے جزر پر دلالت کا ارادہ کیا گیا۔

## سوالات

ان مثالوں میں بتاؤ کہ کون سا لفظ مفرد ہے کون سا مرکب؟

|                           |            |                                   |             |              |
|---------------------------|------------|-----------------------------------|-------------|--------------|
| احمد؟                     | مظفر نگر؟  | اسلام آباد؟                       | عبد الرحمن؟ | ظہر کی نماز؟ |
| رمضان کا روزہ؟ ماہ رمضان؟ | جامع مسجد؟ | دہلی کی جامع مسجد اللہ کا گھر ہے؟ |             |              |

سبق هفت

## کٹی وجزی کی بحث

مفهوم (یعنی جو شے ذہن میں آتی ہے) کی دو قسمیں ہیں: کلی، جزئی۔

کلی: وہ مفہوم ہے کہ اس میں شرکت ہو سکے۔ یعنی کئی چیزوں پر صادق آئے۔ جیسے: آدمی کے زید، عمر، بکر وغیرہ۔ ان سب کو آدمی کہنا صحیح ہے، کلی جن چیزوں پر بولی جاتی ہے وہ اس کے جزئیات و افراد کہلاتے ہیں۔ جیسے: آدمی کے افراد و جزئیات زید، عمر، بکر وغیرہ ہیں اور حیوان کے جزئیات انسان، بکری، بیتل وغیرہ ہیں۔

جزئی: وہ مفہوم ہے کہ اس میں شرکت نہ ہو سکے، یعنی ایک شے میں پر صادق آئے۔ جیسے: زید کا ایک خاص شخص کا نام ہے۔

۱۱۔ کیونکہ اس عبارت کے کئی جزو ہیں اور اس عبارت کے معنی کے بھی کئی جزو ہیں اور عبارت کے ایک ایک جزو سے معنی کے اک اک جزو، سر لالہ اک مرنا مقصود بھی ہے۔ ۱۲۔ اکے موضع پر بھی بتاؤ؟

۳ یعنی صادق آنے کا احتمال ہو، چاہے صادق آئے چاہے نہ آئے۔ جیسے: سونے کا پہاڑ ایک کلی ہے کہ کئی پر صادق آسکتا ہے مگر جو نکلے اس کا جو نہیں اس نے صادق کی رنہیں آتا۔

۲۔ یعنی کئی چیزوں پر پولے جانے کا احتمال ہی نہ ہو۔ جسے: زید اور یہ گھوڑا اونگیرہ۔

## سوالات

مندرجہ ذیل اشیاء میں غور کر کے بتاؤ کہ کون کلی ہے اور کون جزئی؟  
 گھوڑا؟ بکری؟ میری بکری؟ زید کا غلام؟ سورج؟ یہ سورج؟ آسمان؟ یہ آسمان؟  
 سفید چادر؟ سیاہ کرنا؟ ستارہ؟ دیوار؟ یہ مسجد؟ یہ پانی؟ میرا قلم؟

## سبق هشتم

## حقیقت و ماهیت شے کی بحث اور کلی کی فتمیں

حقیقت یا ماهیت یہ: کسی شے کی وہ چیزیں ہیں جن سے وہ شے مل کر بنے، اگر ان میں سے ایک چیز نہ ہوتا وہ شے موجود نہ ہو۔ جیسے: مثلاً انسان ہے اسکی حقیقت حیوان ناطق ہے اور جو چیزیں حقیقت کے سوا ہیں وہ عوارض کہلاتے ہیں۔ جیسے: انسانوں میں کالا، گورا، عالم یا جاہل ہونا عوارض ہیں کہ ان پر انسان کا وجود موقوف نہیں۔  
 کلی کی فتمیں ہیں: کلی ذاتی، کلی عرضی۔

کلی ذاتی: وہ کلی ہے کہ جو اپنی جزئیات کی پوری حقیقت ہو یا پوری حقیقت نہ ہو، لیکن اس کا

۱۔ ایک ضروری بات یہ سمجھو کر کلی بھی اہم اشارہ لانے سے، کبھی جزئی کی طرف مضاد کرنے سے، کبھی منادی بنانے سے وغیرہ وغیرہ صورت میں ایک کیلئے خاص ہو جاتی ہے تو اس وقت جزئی بن جاتی ہے۔ ۲۔ بناء علی ترادفها في بعض الاختلاف وفي الاكثار يفرق بينهما باعتبار الوجود في الحقيقة والمراد بالشيء الذي أضيف إليه الماهية. والحقيقة هو المرجَب باعتبار المقام وإلا فالماهية عامة للبساط والمرجَب. (ترجمہ صفحہ ۱۵ کے حاشیہ پر)  
 ۳۔ یعنی جن کے آپس میں ملنے والے چیزیں بن جائے کہ سابل جائیں تو چیز بن جائے، اور ایک بھی نہ ہوتا نہ بنے۔ جیسے صرف حیوان سے جبکہ اس کے ساتھ ناطق نہ ہو اور ایسے ہی صرف ناطق سے جبکہ اس کے ساتھ حیوان نہ ہو انسان کی حقیقت نہیں بن سکتی یعنی انسان نہیں بن سکتا اور دونوں مل جائیں تو انسان بن جائے۔  
 ۴۔ یعنی ان سے انسان نہیں ہا۔ اگرچہ بغیر ان میں سے کسی ایک بات کے پایا بھی نہ جائے۔

ایک جزر ہو۔ اول کی مثال: جیسے انسان کی اپنی جزئیات، یعنی زید، عمرو و بکر کی عین حقیقت ہے اور دوسرے کی مثال حیوان ہے۔ کہ اپنی جزئیات یعنی انسان، بکری، بیتل کی حقیقت کا جزر ہے۔ کلی عرضی: وہ کلی ہے کہ جو اپنی جزئیات کی نہ پوری حقیقت ہو اور نہ حقیقت کا جزر ہو بلکہ حقیقت سے خارج ہو، جیسے: ضا حک انسان کیلئے نہ حقیقت ہے اور نہ حقیقت کا جزر ہے۔

### سوالات

اشیاء ذیل میں سمجھو کر کون کلی کس کیلئے ذاتی و عرضی ہے؟  
 جسم نامی؟ درخت انار؟ میٹھا انار؟ سرخ انار؟ حیوان؟ فرس؟ قوی گھوڑا؟ کشادہ مسجد؟  
 جسم؟ پتھر؟ سخت پتھر؟ لوہا؟ چاقو؟ تیز چاقو؟ تلوار؟ تیز تلوار؟

### سبق نہم

#### ذاتی اور عرضی کی فہمیں

ذاتی کی تین فہمیں ہیں: جنس، نوع، فصل

جنس: وہ کلی ذاتی ہے جو ایسی جزئیات پر بولی جائے کہ ان جزئیات کی حقیقتیں الگ الگ ہوں۔  
 جیسے: حیوان کا اسکی جزئیات انسان۔ وہ خوار و غنم کی حقیقت جدا جدہ ہے۔

۱ کیونکہ زید و عمرو کی حقیقت حیوان ناطق ہے اور یہی بعینہ انسان کے معنی ہیں۔ ۲ کیونکہ مٹا بیتل کی حقیقت حیوان ذخوار اور بکری کی حیوان ذخوار غناہ ہے، اور حیوان ان کا جزر ہے۔ ۳ کیونکہ پوری حقیقت تو حیوان ناطق ہے اور ضا حک کے معنی اس کے پورے کے معنی ہیں نہ اس کے جزر کے، بلکہ ہنسنے والے ہیں۔ ۴ بڑھنے والا جسم۔

۵ گھوڑا، فرس کی حقیقت حیوان صالیل (ہنہانے والا) ہے۔ انسان کی حیوان ناطق اور حیوان کی جسم نامی متحرک بالارادہ ہے اور جسم کی جو ہر قابل ابعاد غلاش (المبائی، چوڑائی اور گہرائی) قبول کر سوala۔ ۶ انسان کی حقیقت حیوان ناطق، بقیر یعنی گائے، بیتل کی حیوان ذخوار اور غنم یعنی بکری کی حیوان ذخوار۔

نوع: وہ کلی ذاتی ہے جو ایسی جزئیات پر بولی جائے کہ ان جزئیات کی حقیقت ایک ہو۔

جیسے: انسان کے زید، عمر، بکر وغیرہ کی نوع ہے اور ان کی حقیقت ایک ہے۔

فصل: وہ کلی ذاتی ہے جو ایسی جزئیات پر بولی جائے کہ ان کی حقیقت ایک ہو اور دوسری حقیقوں سے اس حقیقت کو جدا کرے۔ جیسے: ناطق انسان کا فصل ہے کہ زید، عمر و بکر پر بولا جاتا ہے اور ان کی حقیقت یعنی انسان کو دیگر خصائص مثلاً بقر و غنم وغیرہ سے جدا کرتا ہے۔

کلی عرضی کی دو قسمیں ہیں: خاصہ، عرض عام۔

خاصہ: وہ کلی عرضی ہے جو ایک حقیقت کے افراد کے ساتھ خاص ہو۔ جیسے: ضاہک انسان کا خاصہ ہے اور زید، عمر، بکر (کہ جن کی حقیقت ایک ہے) کے ساتھ خاص ہے۔

عرض عام: وہ کلی عرضی ہے جو چند مختلف افراد کی حقیقوں پر صادق آئے۔ جیسے: ماشی (پاؤں سے چلنے والا) انسان و بقر وغیرہ کا عرض عام ہے اور انسان کی حقیقت اور ہے اور بقر کی دوسری ہے۔ پس کلی کی خواہ وہ ذاتی ہو یا عرضی پانچ قسمیں ہیں: جنس، نوع، فصل، خاصہ، عرض عام۔

### سوالات

امثلہ ذیل میں دو دو شے کا حصہ ہیں۔ ان میں غور کر کے یہ بتاؤ کہ اول شے دوسری شے کیلئے جس سے ہے، یا نوع، یا فصل، یا خاصہ، یا عرض عام؟

۱۔ حیوان، فرس؟ ۲۔ جسم نامی (بڑھنے والا جسم)، شجر انار؟ ۳۔ حیوان حسائس؟

۱۔ یعنی ان جزئیات و افراد کی حقیقت کو جس میں شریک حقیقوں سے جدا کرے۔ ۲۔ کیونکہ زید، عمر، بکر کی حقیقت انسان ہے، جس کے معنی حیوان ناطق ہیں۔ اگر اس میں ناطق نہ ہو تو صرف حیوان رہ جاتا ہے اور حیوان ہونے میں بقر و غنم وغیرہ سب شریک تھے۔ ناطق نے ان سے انسان کو الگ کر دیا۔ ۳۔ یعنی بمقابلہ فرس، بقر، غنم وغیرہ پس اس میں جن کے وجود بحکم کا انکار نہیں۔ اور ان کی حقیقت یعنی حیوان ناطق سے خارج بھی ہے اس لئے عرضی اور خاصہ ہوئی۔ اور ان کی حقیقوں سے خارج بھی ہے ان کی حقیقتیں جس کی تعریف کے حاشیہ میں دیکھئے گئے: ۱۸۔

۳۔ فرس صابیل؟ ۵۔ انسان کاتب؟ ۶۔ انسان قائم؟ ۷۔ جسم مطلق، فرس؟  
 ۸۔ غنم ماشی؟ ۹۔ حمار، ناہق؟ ۱۰۔ انسان ہندی؟

## سبق دہم

### اصطلاح "ماہو" کا بیان

جاننا چاہیے کہ اہل منطق نے یہ اصطلاح مقرر کی ہے اور نیز محاورہ ٹبھی ہے کہ لفظ ماہو (کیا ہے وہ؟) کسی شے کی حقیقت کا سوال کرتے ہیں۔ جیسے: کہیں الإنسان ماہو؟ (انسان کیا ہے؟) تو مطلب اس کا یہ ہے کہ انسان کی حقیقت کیا ہے؟ اگر "ماہو" سے سوال ایک شے کو لے کر کیا تو مطلب یہ ہوگا کہ اسکی وہ حقیقت جو اسکے ساتھ مخصوص ہے بیان کرو اور جواب میں حقیقت مخصوصہ آئے گی۔ جیسے: کہیں کہ الإنسان ماہو؟ تو جواب اس کا ہے: حیوان ناطق، اس لئے کہ یہی اسکی حقیقت مخصوصہ ہے۔ اور اگر دو شے یا زیادہ کو لیکر سوال کریں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ حقیقت بتاؤ جو ان سب میں تمام مشترک ہے یعنی وہ مشترک جزء تباہ کہ جس قدر اجزا ان چیزوں میں مشترک ہیں، وہ سب اس میں آ جائیں، کوئی مشترک اس سے باہر نہ ہو۔ جیسے: یوں پوچھیں الإنسان والبقر والغنم ماہم؟ (انسان اور بیل اور بکری کیا ہیں؟) تو جواب میں حیوان آئے گا جسم نہ آئے گا اس لئے کہ حیوان ہی ان کی پوری حقیقت مشترک ہے اور جسم تمام مشترک نہیں ہے۔ اس لئے کہ حیوان ہمیں سب مشترک اجزا آگئے اور جسم میں نہیں آئے۔ اور اگر ان کے ساتھ کسی درخت مثلاً درخت انار کو شامل کر لیں، تو جواب جسم نامی (جسم بڑھنے والا) ہوگا۔ اس لئے کہ اس وقت یہی تمام مشترک ہے اور اگر پھر بھی ان کے ساتھ ملایا جائے اور سوال یہ کیا جائے کہ الإنسان والبقر اپنہا نے والا۔ یعنی اکثر۔ اسی جزء کو تمام مشترک کہتے ہیں۔ یہ کوئکہ جو جزء ان میں مشترک ہیں وہ جسم، نامی، حس، متحرک، بالارادہ ہیں، اور حیوان ان سب کے مجموعہ کا نام ہے۔ یہ کوئکہ بعض اجزاء مشترک انسان، بکری و گائے میں یہ بھی ہیں۔ نامی، حس، متحرک بالارادہ اور یہ جسم میں نہیں آئے۔

و شجرہ الرمان والحجر ماہی؟ (انسان، بیتل، درخت، انار اور پھر کیا ہیں؟) تو جواب ۱۔ جسم ہو گا اس لئے کہ یہی اُنکی تمام حقیقت مشترک ہے۔

### سوالات

اشیاء ذیل جو سمجھا یا علیحدہ لکھی گئی ہیں ان کے جواب بتاؤ؟

- ۱۔ فرس و انسان؟ ۲۔ فرس، غنم؟ ۳۔ درخت انگور و ججر؟ ۴۔ آسمان و زمین، زید؟
- ۵۔ نہش و قمر و درخت انہہ؟ ۶۔ مکھی، چڑیا، گدھا؟ ۷۔ انسان؟ ۸۔ فرس؟
- ۹۔ حمار؟ ۱۰۔ بکری، اینٹ، پھر، ستارہ؟ ۱۱۔ پانی، ہوا، حیوان؟

### سبق یا زیادہ م

### جنس اور فصل کی فتمیں

جنس کی دو فتمیں ہیں: جنس قریب، جنس بعید۔

جنس قریب: کسی ماہیت کی وہ جنس ہے کہ اُنکی جزئیات میں سے جن دو جزوی یا زیادہ سے سوال کیا جائے تو جواب میں وہی جنس واقع ہو۔ جیسے: حیوان، انسان کی جنس قریب ہے کہ حیوان کے افراد میں سے جن دو یا زیادہ سے سوال کریں، جواب میں حیوان ہی ہو گا۔

جنس بعید: کسی ماہیت کی وہ جنس ہے کہ اس کے افراد میں سے جن دو یا زیادہ سے سوال کیا جائے تو جواب میں اسی جنس کا آنا ضروری نہیں۔ کبھی وہ جواب میں آئے کبھی دوسرا جنس۔ جیسے: جسم نامی انسان کی جنس بعید ہے کہ اگر انسان اور فرس اور درخت سے سوال کریں تو جواب میں

۱۔ یعنی جب ان کو لے کر ماہی سے سوال کریں تو کیا جواب ہو گا۔ ۲۔ گدھا۔

۳۔ مثلاً انسان والفرس ماهما؟ جواب حیوان ہے اور انسان والغنم والفرس والبقر والذباب والحمار ماہم، تب بھی جواب حیوان ہے۔ ۴۔ کہ جسم نامی کے افراد ہیں۔

جسم نامی آئے گا اور اگر صرف انسان اور فرس تھے سے سوال کریں تو جواب میں حیوان آئے گا جسم نامی نہ ہوگا۔

فصل کی بھی دو قسمیں ہیں: فصل قریب، فصل بعید۔

**فصل قریب:** کسی ماہیت کا وہ فصل ہے کہ جنس قریب میں جو جزئیات اس ماہیت کے شریک ہیں وہ فصل ان جزئیات سے اس ماہیت کو جدا کر دے۔ جیسے: انسان، بقر و غنم، حمار، فرس، دیکھوا حیوان ہونے میں سب شریک ہیں اور حیوان انسان کی جنس قریب ہے اور ناطق انسان کو بقر و غنم وغیرہ سے جدا کرتا ہے تو ناطق انسان کیلئے فصل قریب ہے۔

**فصل بعید:** کسی ماہیت کا وہ فصل ہے کہ جنس بعید میں جو جزئیات اس ماہیت کے شریک ہیں وہ فصل ان جزئیات سے اس ماہیت کو علیحدہ کر دے اور جنس قریب میں جو شریک ہیں ان سے جدا نہ کرے۔ جیسے: حس انسان کا فصل بعید ہے کہ جسم نامی میں جو انسان کے شریک ہیں ان سے حس تیزید تیز ہے اور حیوان میں جو شریک ہیں ان سے جدا نہیں کرتا۔<sup>۵</sup>

### سوالات

امثلہ ذیل میں بتاؤ کہ کون کس کیلئے جنس قریب اور جنس بعید اور فصل قریب اور فصل بعید ہے؟  
ناطق جسم؟ جسم نامی؟ ناہق؟ صاہل؟ حس؟ نامی؟

۱ کیونکہ ان تینوں میں جو مشترک جزئیں وہ جسم اور نمو ہے۔ لہذا جسم نامی جواب ہے اور بس۔

۲ کہ یہ بھی جسم ہی کے افراد ہیں۔ ۳ انسان کے ساتھ۔ ۴ جیسے درخت گھاس وغیرہ۔

۵ مثلاً غنم، بقر وغیرہ سے نہیں۔ کیونکہ وہ بھی جس رکھنے والے ہیں۔ ۶ عقل والا جسم، قابلِ ابعاد غلاظ یعنی لمبائی، چوڑائی، گہرائی والا، جسم نامی: بڑھنے والا جسم، ناہق: تینچوں تینچوں کرنے والا، صاہل: نہنہا نے والا، حس: جس رکھنے والا، نامی: بڑھنے والا۔

## سبق دوازدہم

### دوكليوں میں نسبت کا بیان

جانا چاہیے کہ جس قدر کلیات ہیں ہر کلی کی دوسری کلی کے ساتھ چار نسبتوں میں سے ایک نسبت ضرور ہوگی۔ وہ چار نسبتیں یہ ہیں: تساوی، تباہی، عموم و خصوص مطلق، عموم و خصوص من وجہ۔ تساوی: یہ ہے کہ دوكليوں میں سے ہر کلی دوسری کلی کے ہر ہر فرد پر صادق ہو۔ جیسے: انسان و ناطق کان میں سے ہر ایک دوسرے کے ہر ہر فرد پر صادق ہے۔ ایسی دوكليوں کو تساوی بین کہتے ہیں۔ تباہی: یہ ہے کہ ہر ایک کلی دوسری کلی کے کسی فرد پر صادق نہ ہو۔ جیسے: انسان و فرس کہ انسان فرس کے کسی فرد پر صادق نہیں اور نہ فرس انسان کے کسی فرد پر صادق ہے۔ ایسی دوكليوں کو تباہی بین کہتے ہیں۔

عموم و خصوص مطلق: وہ نسبت ہے کہ ایک کلی تو دوسری کلی کے ہر ہر فرد پر صادق ہو اور دوسری پہلی کے ہر ہر فرد پر صادق نہ ہو۔ پہلی جو کہ دوسری کے ہر ہر فرد پر صادق ہے، اس کو عام مطلق اور دوسری کو خاص مطلق کہتے ہیں۔ جیسے: حیوان اور انسان، کہ حیوان تو انسان کے ہر ہر فرد پر صادق ہے اور انسان حیوان کے ہر ہر فرد پر صادق نہیں ہے۔ حیوان عام مطلق اور انسان خاص مطلق ہے۔ عموم و خصوص من وجہ: وہ نسبت ہے کہ ہر ایک کلی دوسری کلی کے بعض افراد پر صادق ہو اور بعض پر نہ ہو، جیسے حیوان اور ایض کہ حیوان ایض کے بعض افراد پر صادق ہے اور بعض پر نہیں۔ اسی طرح ایض حیوان کے بعض افراد پر صادق ہے اور بعض پر نہیں ہے۔ ان میں سے ہر ایک کو عام من وجہ اور خاص من وجہ کہتے ہیں۔

۱۔ بلکہ بعض پر ہو۔

۲۔ البتہ بعض پر ہے اور وہ بعض افراد زیاد و عمر غیرہ ہیں۔ کیونکہ یہ حیوان کے بھی تو افراد ہیں اور ان افراد پر انسان صادق ہے۔

۳۔ حیوان عام من وجہ بھی ہے اور خاص من وجہ بھی۔ ایسے ہی ایض خاص من وجہ بھی ہے اور عام من وجہ بھی۔

## سوالات

درج ذیل مثالوں کی کلیات میں نسبتیں بتاؤ؟

۱۔ حیوان، فرس؟ ۲۔ انسان، حجر؟ ۳۔ حمار، حیوان؟ ۴۔ حیوان، اسود؟<sup>۱</sup>  
 ۵۔ جسم نامی، شجر نخل؟ ۶۔ حجر، جسم؟ ۷۔ انسان، غنم؟ ۸۔ رومی، انسان؟  
 ۹۔ غنم، حمار؟ ۱۰۔ فرس، صالح؟ ۱۱۔ حساس، حیوان؟

## سبق سینزد، ہم

## معرف اور قول شارح کا بیان

دو یا زیادہ تصور جانے ہوئے کو ترتیب دیکر کسی نہ جانے ہوئے تصور کو جب معلوم کریں، تو ان دو تصوروں، یا زیادہ کو معرف اور قول شارح کہتے ہیں۔ جیسے: تم کو حیوان<sup>۲</sup> اور ناطق کا علم ہے ان دونوں کو ملا یا تو حیوان ناطق ہوا۔ اس سے تم کو انسان نامعلوم کی حقیقت<sup>۳</sup> کا علم ہو گیا۔ پس حیوان ناطق کو انسان کا معرف کہیں گے۔

معرف یا قول شارح کی چار قسمیں ہیں: حد تام، حد ناقص، رسم تام، رسم ناقص۔

حد تام: کسی شے کی وہ معرف ہے کہ اس شے کی جس قریب اور فصل قریب سے مرکب ہو۔ جیسے: حیوان ناطق، انسان کی حد تام ہے۔

حد ناقص: کسی شے کی وہ معرف ہے کہ اس شے کی جس بعید اور فصل قریب سے یا صرف فصل قریب سے مرکب ہو۔ جیسے: جسم ناطق یا صرف ناطق، انسان کی حد ناقص ہے۔

۱۔ سیاہ۔ ۲۔ کھجور کا درخت۔ ۳۔ ان کے مجموعہ کو۔

۴۔ اس جگہ پہنچ کر سبق سوم کا پہلا حاشیہ کر دیکھو لصفحہ ۹۔ ۵۔ جیسے یہ بتانا ہو کہ تیسیر الم��ق کیا ہے؟ تو ان جانے ہوئے تصوروں کو کہ م��ق کی سہل کتاب اردو میں مولانا عبداللہ بن عثیمین کی تصنیف ہے جمع کرنے سے تیسیر الم��ق جانی گئی۔

۶۔ عبارت میں تابع ہے، کیونکہ جو تعریف صرف فصل قریب سے ہوگی وہ تعریف مرکب کہاں ہوگی؟ مطلب یہ ہے کہ جن بعید اور فصل قریب سے مرکب ہو یا صرف فصل قریب سے تعریف کی جائے۔

رسم تام: کسی شے کی وہ معرف ہے کہ اس شے کی جس قریب اور خاصہ سے مل کر بنے۔ جیسے: حیوان ضا حک، انسان کی رسم تام ہے۔

رسم ناقص: کسی شے کی وہ معرف ہے جو اس کی جس بعید اور خاصہ سے یا صرف خاصہ سے مل کر بنے۔ جیسے: جسم ضا حک، انسان کی رسم ناقص ہے۔

### سوالات

ذیل کے معرفات میں معرف کی اقسام بیان کرو؟

- ۱۔ جوہر ناطق؟ ۲۔ جسم نامی ناطق؟ ۳۔ جسم حساس؟ ۴۔ جسم متحرک بالارادہ؟
- ۵۔ حیوان صامل؟ ۶۔ حیوان ناہق؟ ۷۔ جسم ناہق؟ ۸۔ حساس؟
- ۹۔ ناطق؟ ۱۰۔ الكلمة <sup>ل</sup>لفظ وضع لمعنی مفرد؟

۱۱۔ الفعل کلمہ تدلُّ علی معنیٰ فی نفسہا مقترناً باحدِ الأزمنةِ الثلاثة؟

تشریف: جواہ طلاحات منطق کی اب تک تم نے تیرہ سبقوں میں پڑھی ہیں، وہ یکجا بطور فہرست لکھی جاتی ہیں۔ ان کو خوب یاد کرو اور آپس میں تکرار کرو۔

علم، تصور، تھدیق، تصور بدیہی، تصور نظری، تھدیق بدیہی، تھدیق نظری، نظر و فکر، منطق، موضوع منطق، غرض منطق، دلالۃ، دال، دلول، وضع، موضوع ل، دلالۃ لفظیہ، دلالۃ غیر لفظیہ وضعیہ، دلالۃ غیر لفظیہ طبیعیہ، دلالۃ غیر لفظیہ عقلیہ، دلالۃ مطابقت، دلالۃ تضمیہ، دلالۃ الترامیہ، لازم، مفرد، مرکب، مفہوم، کلی، جزئی، حقیقت و ماهیت، کلی ذاتی، کلی عرضی، جس، نوع، فصل، خاصہ، عرض عام، جس قریب، جس بعید، فصل قریب، فصل بعدی، تساوی، تباہی، عموم و خصوص مطلق عموم و خصوص من وجہ، معرف و قول شارح، حد تام، حد ناقص، رسم تام، رسم ناقص۔

<sup>ل</sup>۱۰ اور ایں ”الكلمة“ اور ”الفعل“ لفظ معرف سے خارج ہیں بعد کے لفظ معرف ہیں۔ ۱۱ علم منطق۔

## تصدیقات کی بحث

## سبق اول

## اجتہ کی بحث

دو یا زیادہ تصدیقات کی جانی ہوئی کو ترتیب دے کر جب کوئی نہ جانی ہوئی بات معلوم کریں، تو ان جانی ۱ ہوئی تصدیقات کو جت کہتے ہیں۔ جیسے: ۲ مثلاً تم کو اس کا علم ہے کہ انسان ایک جاندار شے ہے اور یہ بھی جانتے ہو کہ ہر جاندار شے جسم والی ہے تو ان دو باتوں کو جانے سے یہ تم جان گئے کہ انسان جسم والا ہے۔

## سبق دوم

## قضیوں کی بحث

قضیہ: وہ مرکب لفظ ہے جس کے کہنے والے کو سچا یا جھوٹا کہہ سکیں۔ ۳ جیسے: زید کھڑا ہے۔ ۴ قضیہ کی دو قسمیں ہیں: قضیہ حملیہ اور قضیہ شرطیہ۔

قضیہ حملیہ: وہ قضیہ ہے جو دو مفرد سے مل کر بنے اور اس میں ایک شے کا دوسرا شے کیلئے ثبوت ۵ ہو۔ جیسے: زید کھڑا ہے، کہ اس میں زید کیلئے کھڑا ہونا ثابت کیا گیا ہے۔ یا ایک شے سے دوسرا شے کی نفی ہو۔ ۶ جیسے: زید عالم نہیں، کہ اس میں زید کے عالم ہونے کی نفی ۷ کی گئی ہے۔ اول کو موجہ اور دوسرے کو سالبہ کہتے ہیں۔ قضیہ حملیہ کے جزو اول کو موضوع اور دوسرے جزو کو مجمل کہتے ۸ تصدیقات کی جمع ہے، غیر ذی العقل ہونے کی وجہ سے الفتا سے آئی ہے۔ علم کی دوسری قسم وہ صورت جو جملہ خبر یہ یقینی ۹ کی ہو۔ ۱۰ یعنی ان کے مجموع کو۔ ۱۱ اس جگہ پہنچ کر صفحہ ۹ حاشیہ کے کمرد کیکو۔

۱۲ چاہے واقع میں کیسا ہی ہو، سچا یا جھوٹا، اس لئے ”زیر میں اور پر ہے“، بھی قضیہ ہوگا۔

۱۳ یا نہیں کھڑا ہے۔ ۱۴ ہونا بتایا گیا ہو۔ ۱۵ یعنی نہ ہونا بتایا گیا ہو۔

۱۶ یعنی زید کے عالم نہ ہونے کو بتایا گیا ہے۔ جیسے: کہ پہلی مثال میں کھڑے ہونے کو بتایا گیا ہے۔

ہیں۔ اور جوان دونوں کے درمیان نسبت ہے اس پر جو لفظ دلالت کرے اس کو رابطہ کہتے ہیں۔

جیسے: زید کھڑا ہے اس قضیہ میں ”زید“ موضوع ہے اور ”کھڑا“، محول ہے اور لفظ ”ہے“، رابطہ ہے۔

قضیہ حملیہ کی چار ۷ قسمیں ہیں: قضیہ مخصوصہ، قضیہ طبیعیہ، قضیہ محصورہ، قضیہ مہملہ۔

قضیہ مخصوصہ یا شخصیہ: وہ قضیہ حملیہ ہے جس کا موضوع شخص میں ہے ہو۔ جیسے: زید کھڑا ہے، کہ اس کا موضوع ”زید“ ہے اور وہ شخص میں ہے۔

قضیہ طبیعیہ: وہ قضیہ ہے جس کا موضوع کلی ہوا اور حکم کلی کے مفہوم پر ہو، افراد پر نہ ہو۔ جیسے: انسان نوع ہے اس میں نوع ہونے کا حکم انسان کے مفہوم کیلئے ہے، انسان کے افراد کیلئے نہیں۔<sup>۵</sup>

قضیہ محصورہ ہے: وہ قضیہ ہے جس کا موضوع کلی ہوا اور حکم کلی کے افراد پر ہو اور یہ بھی اس میں بیان کیا گیا ہو کہ حکم اس کلی کے ہر فرد پر ہے یا بعض افراد پر۔ جیسے: ہر انسان جاندار ہے۔ دیکھو: اس میں موضوع کلی یعنی ”انسان“ ہے اور حکم جاندار ہونے کا اس کے ہر ہر فرد پر ہے۔<sup>۶</sup>

قضیہ محصورہ کی چار قسمیں ہیں اور ان کو محصورات اربعہ کہتے ہیں:

موجہہ کلیہ، موجہہ جزئیہ، سالبہ کلیہ، سالبہ جزئیہ۔

موجہہ کلیہ: وہ قضیہ محصورہ ہے جس میں یہ بیان کیا جائے کہ موضوع کے ہر ہر فرد کیلئے محول ثابت ہے۔ جیسے: ہر انسان جاندار ہے۔

موجہہ جزئیہ: وہ قضیہ محصورہ ہے جس میں یہ بیان ہو کہ موضوع کے بعض افراد کیلئے محول ثابت ہے۔ جیسے: بعض جاندار انسان ہیں۔

سالبہ کلیہ: وہ قضیہ محصورہ ہے جس میں یہ ظاہر کیا جائے کہ محول موضوع کے ہر ہر فرد سے نفی کیا

لے زبان عربی میں رابطہ اکثر مقدر ہوتا ہے۔ ۷ موضوع کی حالتوں کے اعتبار سے۔ ۸ یعنی جزوی۔

۷ مراد مفہوم سے نفس حقیقت ہے۔ ۸ کیونکہ افراد نوع نہیں ہیں بلکہ مفہوم ہی نوع ہے، اور یہ تو موجہہ ہے اور سالبہ کی مثال انسان جنہیں نہیں ہے۔ ۹ اس کو مسروہ بھی کہتے ہیں اور جس حرف سے افراد کے کل یا بعض ہونے کی مقدار بیان کی جائے اس کو سور کہتے ہیں۔ ۱۰ یہ تو موجہہ ہے اور سالبہ یہ کہ کوئی انسان پھر نہیں۔

گیا ہے۔ جیسے: کوئی انسان پتھرنیں۔

سالابہ جز سیہ: وہ قضیہ مخصوصہ ہے جس میں یہ بیان ہو کہ محوال موضوع کے بعض افراد سے سلب کیا گیا ہے۔ جیسے: بعض جاندار انسان نہیں۔

قضیہ مہملہ: وہ قضیہ ہے کہ محوال موضوع کے افراد کیلئے ثابت ہے ۔ اور یہ نہ بیان کیا جائے کہ ہر ہر فرد کیلئے ثابت ہے یا بعض کیلئے۔ جیسے: انسان ٹے جاندار ہے۔

### سوالات

مندرجہ ذیل قضایا میں قضیہ کی اقسام بیان کرو؟

|                        |                           |                         |
|------------------------|---------------------------|-------------------------|
| عمر و مسجد میں ہے؟     | حیوان جنس ہے؟             | ہر گھوڑا انہنہا تا ہے؟  |
| کوئی گدھا بے جان نہیں؟ | بعض انسان لکھنے والے ہیں؟ | بعض انسان ان پڑھ ہیں؟   |
| ہر گھوڑا جسم والا ہے؟  | کوئی پتھر انسان نہیں؟     | ہر جاندار مرنے والا ہے؟ |
| ہر متکبر ذلیل ہے؟      | ہر متواضع عزت والا ہے؟    | ہر حریص خوار ہے؟        |

### سبق سوم

#### قضیہ شرطیہ کی بحث

قضیہ شرطیہ: وہ قضیہ ہے جو وہ قضیوں سے مل کر بنے۔ ۔۔ جیسے: اگر سورج نکلے گا تو دن ہو گا۔ ”سورج نکلے گا“ ایک قضیہ ہے اور ”دن ہو گا“ دوسرا قضیہ ہے۔ یا جیسے: زید یا تو پڑھا ہوا ہے یا ۔۔ یا نہیں ہے، جیسے: انسان پتھرنیں۔ ۔۔ یا نہیں۔ ۔۔ اس میں یہ نہیں بیان کیا گیا ہے کہ ہر انسان یا کوئی کوئی۔ ۔۔ عاجزی و اکساری کرنے والا۔ ۔۔ ہر لاپچی ذلیل ہے۔ ۔۔ ان میں سے پہلے قضیہ کو مقدم اور دوسرے کوتائی کہتے ہیں۔ ۔۔ کے اور دیکھ لو دنوں میں خاص ارتباٹ بھی ہے یعنی تعلق ہے اور یہاں ایسا ہے جیسا کہ شرط کی ساتھ جزا کو ہوتا ہے کہ ایک دوسرے کا ہونا ضروری ہے۔ ۔۔ اس طرح سے کہ ان دنوں قضیوں میں خاص ارتباٹ بھی ہو اور اس ارتباٹ کی تفصیل شرطیہ کی قسموں میں سے معلوم ہوئی یعنی دو طرح کا ربط ہو گا۔ (1) یا تو ایک قضیہ کے ہونے پر دوسرے کا ہوتا بیان ہو گا جا ہے دوسرے کا ہونا نہ ہونا ضروری ہو کر ہو یا ویسے ہی۔ (2) اور یادوں میں علیحدگی و جدائی کا ہونا نہ ہونا بیان ہو گا جا ہے قضیوں ہی کی ذات سے جدائی ہو یا ویسے ہی ہو۔

اُن پڑھ ہے۔ ”زید پڑھا ہوا ہے“ ایک قضیہ ہے اور ”زید اُن پڑھ ہے“ یہ دوسرا قضیہ ہے۔ اور ان میں سے پہلے قضیہ کو مقدم اور دوسرے کوتالی<sup>۱</sup> کہتے ہیں۔

قضیہ شرطیہ کی دو قسمیں ہیں: قضیہ متصل، قضیہ منفصلہ۔

شرطیہ متصل: وہ قضیہ شرطیہ ہے کہ اس میں یہ بات ہو کہ ایک قضیہ کے تسلیم کر لینے پر دوسرے قضیہ کے ثبوت تے یافی کا حکم ہو۔ اگر ثبوت کا حکم ہو گا تو متصل موجہ کہلانے گا۔ جیسے: اگر زید انسان ہے تو جاندار بھی ہو گا۔ دیکھو: اس قضیہ میں ”زید“ کے انسان ہونے پر اس کے جاندار ہونے کا حکم کیا گیا ہے۔<sup>۲</sup> اور اگر فی کا حکم ہو گا تو متصل سالبہ ہو گا۔ جیسے: اگر زید انسان ہے تو گھوڑا نہیں ہے۔ دیکھو: اس قضیہ میں ”زید“ کے انسان ہونے کی صورت میں اس کے گھوڑا ہونے کی نفعی کی گئی ہے۔<sup>۳</sup>

شرطیہ منفصلہ: وہ قضیہ شرطیہ ہے کہ اس میں دو چیزوں کے درمیان علیحدگی اور جدائی کے ثبوت یافی کا حکم کیا جائے۔ اگر جدائی کا ثبوت ہو تو اس کو منفصلہ موجہ کہتے ہیں۔ جیسے یہ شے یا تو درخت ہے یا پتھر ہے۔ دیکھو: اس قضیہ میں درخت اور پتھر کے درمیان جدائی ثابت کی گئی ہے کہ ایک ہی شے درخت اور پتھر دونوں نہیں ہو سکتی۔<sup>۴</sup> اور اگر جدائی کی نفعی کی گئی ہو تو اس قضیہ کو منفصلہ سالبہ کہتے ہیں۔ جیسے: یوں کہیں یا تو سورج نکلا ہو گا یادن ہو گا۔ یعنی ان دونوں باتوں میں جدائی نہیں بلکہ دونوں ساتھ ساتھ ہیں۔<sup>۵</sup>

شرطیہ متصلہ کی دو قسمیں ہیں: شرطیہ متصلہ لزومیہ، شرطیہ متصلہ اتفاقیہ۔

شرطیہ متصلہ لزومیہ: وہ قضیہ<sup>۶</sup> ہے جس کے مقدم یعنی پہلے قضیہ اور تالی یعنی دوسرے قضیہ میں کسی

۱ اور ان میں ایک خاص ارتباط بھی ہے یعنی تعلق ہے اگرچہ خلاف کا ہی ہے کہ ایک کے ہونے پر دوسرے کا نہ ہونا ضروری ہے، جیسے ضدوں اور نقیضوں میں ہوتا ہے۔ ۲ موخر (بعد میں آنے والا) ۳ ہونے یا نہ ہونے کا۔ ۴ یعنی جاندار کا ثبوت کیا گیا ہے۔ ۵ یعنی گھوڑا ہونے کا حکم کیا گیا۔ ۶ کوئکہ درخت ہو گا تو پتھرنہ ہو گا، اور پتھر ہو گا تو درخت نہ ہو گا، تو معلوم ہوا کہ دونوں میں جدائی اور علیحدگی ہے۔ ۷ چنانچہ ایک وقت میں جمع ہوتے ہیں۔ ۸ یعنی وہ قضیہ شرطیہ متصل ہے۔

ایسی قسم کا تعلق ہو کہ جب اول پایا جائے تو دوسرا بھی ضرور ہو۔ جیسے: اگر سورج نکلے گا تو دن ہو گا۔

شرطیہ متسا اتفاقیہ: وہ قضیہ شرطیہ متصل ہے کہ جس کے مقدم اور تالی میں اس قسم کا تعلق نہ ہو بلکہ دونوں قضیے اتفاقاً مجمع ہو گئے ہوں۔ جیسے: یوں کہیں کہ اگر انسان جاندار ہے تو پھر بے جان ہے۔

شرطیہ منفصلہ کی بھی دو قسمیں ہیں: شرطیہ منفصلہ عنادیہ، شرطیہ منفصلہ اتفاقیہ۔

شرطیہ عنادیہ: وہ منفصلہ ہے کہ جس کے مقدم اور تالی کی ذات ہی ان کے درمیان جدائی کو چاہتی ہو جیسے: یہ عدد یا تو طاقت ہے یا جفت۔ دیکھو: ”طاقت“ اور ”جفت“ ایسے مقدم اور تالی ہیں کہ ان کی ذات جدائی کو چاہتی ہے کہی ایک شے میں جمع نہ ہوں گے۔

شرطیہ منفصلہ اتفاقیہ: وہ قضیہ منفصلہ ہے کہ جس کے مقدم اور تالی میں جدائی ذاتی نہ ہو بلکہ اتفاقاً ہو گئی ہو۔ جیسے: زید مثلاً لکھنا جانتا ہو اور شعر کہنا نہ جانتا ہو تو یوں کہنا صحیح ہو گا کہ زید لکھنے والا ہے یا شاعر ہے۔ یعنی ان دونوں میں سے ایک بات ہے لیکن لکھنے اور شعر کہنے کے فن میں جدائی ضروری نہیں۔ اس لئے کہ بعض لکھنا بھی جانتے ہیں اور شعر کہنا بھی۔

شرطیہ منفصلہ کی پچھر تین قسمیں ہیں: شرطیہ منفصلہ حقیقیہ، شرطیہ منفصلہ مانعہ امجم، شرطیہ منفصلہ مانعہ اخلو۔

شرطیہ منفصلہ حقیقیہ: وہ قضیہ منفصلہ ہے جس کے مقدم اور تالی میں ایسی جدائی اور انفصل ہو کہ دونوں ایک شے میں ایک دم سے نہ جمع ہوں اور نہ دونوں ایک شے سے ایک دم سے علیحدہ ہے۔

۱۔ یعنی ضرور ساتھ ہو۔ ۲۔ کیونکہ سورج نکلے پر دن ہونا ضروری ہے۔ ۳۔ کیونکہ انسان کے جاندار ہونے پر پھر کا بے جان ہونا ضروری نہیں۔ چنانچہ اگر پھر بے جان نہ ہوتا تب بھی انسان جاندار ہوتا برخلاف چیلی مثال کے کہ اگر سورج نہ نکلتا تو دن نہ ہو سکتا۔ ۴۔ کیونکہ جفت ان عددوں کا مجموعہ ہے جو برابر پورے تسلیم ہو سکیں۔ جیسے: دو چار چھوٹے غیرہ اور طاقت وہ جو ایسا نہ ہو تو ظاہر ہے کہ جو طاقت ہو گا جفت نہ ہو گا جو جفت ہو گا طاقت نہ ہو گا۔

۵۔ یعنی لکھنے اور شعر کہنے کی ذات جدائی کا تھا صانیں کرتی بلکہ ویسے ہی اتفاق سے ہے۔ ۶۔ بالکل اتفاق سے ایسا ہی ہو گیا ہے کہ زید میں دونوں باتیں مجمع نہیں ورنہ بہت سے لوگوں میں جمع ہوتی ہیں۔ ۷۔ یعنی ان میں ایسی ختم جدائی ہے کہ وجود میں بھی جدار ہتے ہیں یعنی اگر ایک موجود ہو تو دوسرا محدود ہو اگر ایک محدود ہو تو دوسرا موجود ہو۔

ہوں، ایک ہوتے دوسرا ہرگز نہ ہو، اور ایک نہ ہوتے دوسرا ضرور موجود ہو۔ نہ تو یہ ہو گا کہ دونوں ہوں، اور نہ یہ ہو گا کہ دونوں نہ ہوں۔ جیسے: یہ عد دیا تو طاق ہے یا جفت۔ دیکھو: ایک عد دیا تو طاق ہو گا یا جفت ہو گا دونوں نہ ہوں گے اور نہ یہ ہو گا کہ کوئی عد دیا ہو کرنے طاق ہونے جفت۔

**مانعہ اجمع:** وہ قضیہ منفصلہ ہے جس کے مقدم اور تالی ایک دم سے ایک شے کے اندر موجود تونہ ہو سکیں، ہاں یہ ہو سکتا ہے کہ کوئی شے ایسی ہو کہ اس میں مقدم اور تالی دونوں نہ ہوں۔ جیسے: یہ شے یا درخت ہے یا پتھر۔ دیکھو: ایک شے درخت اور پتھر نہیں ہو سکتی، ہاں یہ ممکن ہے کہ کوئی شے نہ درخت ہونے پتھر ہو۔ جیسے: انسان و فرس۔

**مانعہ اخنو:** وہ قضیہ منفصلہ ہے جس کے مقدم اور تالی ایک دم سے ایک شے سے علیحدہ تونہ ہو سکیں ہاں یہ ہو سکتا ہے کہ وہ مقدم اور تالی ایک شے کے اندر جمع ہو جائیں۔ جیسے: زرید پانی میں ہے یا ڈوبنے والا نہیں ہے۔ دیکھو: یہ دونوں ٹباٹیں ایک دم سے علیحدہ نہیں ہو سکتیں، کہ زرید پانی میں نہ ہو اور ڈوب جائے۔ ہاں دونوں جمع ہو سکتی ہیں کہ پانی میں ہو اور ڈوبنے نہیں، بلکہ تیرتا رہے۔

### سوالات

ا) ذیل میں لکھے ہوئے قضیوں میں بتاؤ کہ ہر قضیہ کوئی قسم کا ہے شرطیہ یا جملیہ؟ اور شرطیہ کی کون سی قسم

- ۱۔ یعنی ایسا نہ ہو گا کہ ایک عد طاق بھی ہو جائے اور جفت بھی، بلکہ طاق ہو گا تو جفت نہ ہو گا اور جفت ہو گا تو طاق نہ ہو گا۔
- ۲۔ اس سے آسان مثال یہ ہے کہ ہر شے یا تو غیر شجر ہے یا غیر جمر ہے۔ سو اسی کوئی چیز نہیں بلکہ عکس جونہ غیر شجر ہو اور نہ غیر جمر ہو ان میں سے ایک ضرور ہوگی اور یہ ہو سکتا ہے کہ غیر شجر بھی ہو اور غیر جمر بھی۔ چنانچہ عالم بھر میں اسی قسم کی چیزیں ہیں۔ ایک تو جمر، ایک شجر، ایک ان دونوں کے علاوہ، پس جمر پر غیر جمر صادق نہیں آتا لیکن غیر شجر پر غیر جمر صادق نہیں آتا ہے اور شجر پر غیر شجر صادق نہیں آتا، لیکن غیر جمر صادق آتا ہے اور بقیہ اشیا پر غیر جمر بھی صادق آتا ہے اور غیر شجر بھی۔ خوب سمجھو۔
- ۳۔ یعنی پانی میں ہونا اور نہ ڈوبنا۔ ۴۔ اس طرح کہ پہلی بات ”پانی میں ہونا“ بھی نہ پانی جائے بلکہ پانی میں نہ ہونا پا یا جائے اور دوسری بات ”ڈوب جانا“ بھی نہ پانی جائے بلکہ ڈوب جانا پایا جائے یعنی پانی میں نہ ہوتے ہوئے ڈوب جانا پایا جائے یہ نہیں ہو سکتا۔

ہے؟ متصلہ یا منفصلہ؟ اور اسی طرح حملیہ اور متصلہ و منفصلہ کی کوئی قسم ہے؟

- ۱۔ اگر یہ شے گھوڑا ہے تو جسم ضرور ہے؟ ۲۔ یہ شے گھوڑا ہے یا گدھا؟
- ۳۔ یہ شے یا تو جاندار ہے یا سفید ہے؟ ۴۔ اگر گھوڑا ہبھنا نے والا ہے تو انسان جسم ہے؟
- ۵۔ زید عالم ہے یا جاہل ہے؟ ۶۔ عمرو بولتا ہے یا گونگا ہے؟
- ۷۔ بکر شاعر ہے یا کاتب؟ ۸۔ زید گھر میں ہے یا مسجد میں؟
- ۹۔ خالد بیمار ہے یا تند رست ہے؟ ۱۰۔ زید کھڑا ہے یا بیٹھا ہے؟
- ۱۱۔ یہ بات نہیں ہے کہ اگر رات ہوگی تو سورج نکلا ہو؟
- ۱۲۔ اگر سورج نکلے گا تو زمین روشن ہوگی؟ ۱۳۔ اگر دفعو کرو گے تو نماز صحیح ہوگی؟
- ۱۴۔ اگر ایمان کے ساتھ اعمال صالحہ کرو گے تو جنت میں جاؤ گے؟
- ۱۵۔ آدمی نیک بخت ہے یا بد بخت؟

## سبق چہارم

### تناقض کا بیان

در تناقض ہشت وحدت شرط دال  
وحدت موضوع و محول و مکان  
وقت فعل است در آخر زمان  
وحدت شرط و اضافت جزو کل

جب و قضیے ایسے ہوں کہ ایک موجہ ہو دوسرا سالہ اور ان میں یہ بات بھی ہو کہ ایک کو اگر سچا کہیں تو دوسرے کو ضرور جھوٹا کہنا پڑے۔ تو ان دونوں کے ایسے اختلاف کو تناقض کہتے ہیں۔ اور ان میں سے ہر ایک قضیے کو دوسرے کی نقیض اور دونوں کو نقیضیں کہتے ہیں۔ جیسے: زید عالم ہے اور زید عالم نہیں ہے۔ یہ دونوں قضیے ایسے ہیں کہ اگر ان میں سے ایک سچا ہوگا تو دوسرے ایک دوسرے کی نقیض ہونا۔ اسی طرح اگر ایک کو جھوٹا نامیں تو دوسرے کو ضرور سچا کہنا پڑے۔

جھوٹا ہوگا۔ ان کے اس اختلاف کو تناقض کہتے ہیں۔ جن دو قصیوں میں تناقض ہوتا ہے وہ دونوں ایک دم سے نہ جمع ہے ہو سکتے ہیں اور نہ دونوں علیحدہ ہے ہو سکتے ہیں۔ مثلاً: مثال مذکور میں زید عالم ہوا اور عالم نہ ہو، یہ نہیں ہو سکتا۔ اور نہ یہ ہو سکتا ہے کہ زید نہ تو عالم ہوا اور نہ عالم نہ ہو۔ دو قصیے مخصوصہ یعنی جن کا موضوع خاص شخص ہوان میں تناقض جب ہوگا جبکہ وہ دونوں آٹھ چیزوں میں متفق ہوں۔

اول: موضوع دونوں کا ایک ہو۔ اگر موضوع بد لے گا تو تناقض نہ ہوگا۔ جیسے: زید کھڑا ہے زید کھڑا نہیں۔ ان دونوں میں تناقض ہے۔ اور زید کھڑا ہے عمر و کھڑا نہیں۔ ان دونوں میں تناقض نہیں ہے۔ دونوں قصیے پتے ہو سکتے ہیں۔ دوسرے: محول دونوں کا ایک ہو، اگر محول ایک نہ ہوگا تو تناقض نہ ہوگا، جیسے: زید بیٹھا ہے زید بیٹھا نہیں ہے، ان دونوں میں تناقض نہیں ہے۔ تیسرا: وہ دونوں قصیے مکان میں متفق ہوں۔ یعنی دونوں کا مکان ایک ہوا گرماں ایک نہ ہوگا تو تناقض نہ ہوگا۔ جیسے: زید مسجد میں بیٹھا ہے اور زید گھر میں بیٹھا۔ ان دونوں میں تناقض نہیں ہے۔ چوتھے: دونوں قصیوں کا زمانہ ایک ہو۔ اگر زمانہ ایک نہ ہوگا تو تناقض نہ ہوگا۔ جیسے: زید دن کو

اپنی طرح بالکس۔ ۲ اس طرح کہ دونوں پتے ہو جائیں۔ ۳ اس طرح کہ دونوں جھوٹے ہو جائیں، بلکہ اگر ایک سچا ہو تو ایک جھوٹا۔ ۴ اس کا یہ مطلب نہیں کہ ان آٹھ چیزوں میں متفق ہونا صرف دو مخصوصہ میں شرط ہے کیونکہ یہ شرط تناقض کی دو مصورہ میں بھی ہے۔ بلکہ مطلب یہ ہے کہ ایسے دو مخصوصہ میں تو صرف ان ہی آٹھ کا اتفاق تناقض کیلئے کافی ہے، اور دو مصورہ میں ان کے علاوہ اور بھی ایک شرط ہے وہ یہ کہ وہ دونوں کلیے اور جزئیہ ہونے میں مختلف ہوں چنانچہ اس سبق کے آخر میں بعینہ یہی مضمون آتا ہے۔ ۵ اس طرح کہ ایک قصیے میں ایک چیز موضوع ہو اور دوسرے میں دوسری چیز ہو اور ایسے ہی محول کا بدلتا ہے۔ ۶ اگر واقع میں ایسا ہی ہو، ورنہ جھوٹے ہے اور اسی طرح جھوٹے بھی۔ ۷ دونوں پتے ہو سکتے ہیں اگر واقع میں زید کھڑا ہوا اور دونوں جھوٹے بھی ہو سکتے ہیں اگر واقع میں وہ بیٹھا ہو۔ ۸ جگہ یعنی دونوں کی جگہ ایک ہی ہوتے تو تناقض ہوگا اور اگر ایک کی جگہ اور ہے اور دوسرے کی اور تو پھر تناقض نہ ہوگا۔ ۹ وقت۔

کھڑا ہے اور زید رات کو کھڑا نہیں ان دونوں میں تناقض نہیں ہے۔ دونوں باتیں پچھی ہو سکتی ہیں اور جھوٹی بھی ہو سکتی ہیں۔ پانچویں: قوہ اور فعل میں دونوں قضیے ایک ہوں۔ یعنی ایک قضیے میں اگر یہ بات ثابت کی گئی ہو کہ محمول بالفعل موضوع کیلئے ثابت ہے تو دوسرے میں یہ بات ثابت کی گئی ہو کہ محمول موضوع کیلئے بالقوہ ثابت ہے۔ اسی طرح اگر ایک قضیے میں یہ بات ثابت کی گئی ہو کہ محمول موضوع کیلئے بالقوہ ثابت ہے، یعنی اس میں محمول کے ثابت ہونے کی استعداد ولیاقت ہے تو دوسرے قضیے میں یہ بات ہو کہ محمول موضوع کیلئے بالقوہ ثابت نہیں، یعنی موضوع میں محمول کے ثابت ہونے کی استعداد ولیاقت نہیں ہے، تب تناقض ہو گا ورنہ نہ ہو گا۔

چیزیں: یوں کہیں کہ اس بوقت میں جو شراب ہے اس میں نشہ لانے کی قوت ہے اور یہ شراب جو اسی بوقت میں ہے بالفعل نشہ لانے والی نہیں تو ان دونوں قضیوں میں تناقض نہ ہو گا۔ اس لئے کہ دونوں قضیے سچے ہیں ہاں اگر یوں کہیں کہ اس بوقت کی شراب میں نشہ لانے کی قوت ہے اور اس بوقت کی شراب میں نشہ لانے کی قوت نہیں ہے تو تناقض ہو گا۔ اس لئے کہ یہ دونوں باتیں ایک دم سے پچھی نہیں ہو سکتیں یا یوں کہیں کہ اس بوقت کی شراب بالفعل نشہ لانیوالی ہے اور اس بوقت کی شراب

۱۔ ہو سکتا ہے اسی استعداد ولیاقت چیزیں زید بالقوہ پادشاہ ہے یعنی ہو سکتا ہے استعداد کھڑا ہے۔ ۲۔ اسی وقت ہو گا۔

۳۔ تو پuch جس کی یہ ہے کہ انگور کا تازہ شیرہ جس میں ابھی نشہ کی کیفیت پیدا نہیں ہوئی بھی اس کو مجاہ آشراہ کہہ دیتے ہیں اس بنا پر کہ وہ آنکھہ جھل کر شراب بن سکتی ہے۔ جیسے مجاورات میں بولتے ہیں کہ آنکھوں والوں حالانکہ پسوانے کی چیز یہوں ہے مگر چونکہ وہ پس کرنا ہو جائیں گے اس لئے مجاہ آگیوں کو آتا کہتے ہیں۔ استعداد اور قوہ کے یہی معنی ہیں۔ اب اگر ایسے شیرہ کی نسبت یہ دو قضیے بولے جائیں، ایک یہ کہ یہ شراب مسکر ہے اور دوسرا یہ شراب مسکر نہیں ہے اور پہلے قضیے میں یہ مراد ہو کہ بالقوہ مسکر ہے یعنی ابھی اس میں مسکر ہونے کی صفت پیدا نہیں ہوئی تو ان دونوں قضیوں میں ظاہر ہے کہ تناقض نہ ہو گا۔ یہی مطلب ہے متن کی عبارت کا خوب سمجھلو۔ یا مطلب یہ ہے کہ نشہ لانے کی قوت ہے۔ چنانچہ پہنچنے پر نشہ ہو گا اور بالفعل نہیں یعنی بوقت میں رہتے ہوئے نہیں۔ ۴۔ یا جھوٹے ہیں۔

۵۔ بلکہ اگر ایک پچھی ہو گی تو دوسری جھوٹی اور پہلی جھوٹی ہو گی تو دوسری پچھی۔

بالفعل نشہ لانے والی نہیں ہے۔ تب بھی تناقض ہوگا۔ اس لئے کہ یہ دونوں باتیں بھی صحیح نہیں ہو سکتیں۔ چھٹے: دونوں قضیوں میں شرط ایک ہو۔ اگر شرط میں اتفاق نہ ہوگا تو تناقض نہ ہوگا۔ جیسے: زید کی انگلیاں بھتی ہیں اگر وہ لکھتا ہو، زید کی انگلیاں نہیں بھتیں اگر وہ نہ لکھتا ہو۔ ان میں تناقض نہیں اس لئے کہ شرط ایک نہیں رہی۔

ساتویں: کل اور جزر میں دونوں قضیے متفق ہوں یعنی اگر ایک قضیے کا مجموع پورے موضوع کیلئے ثابت کیا گیا ہو تو دوسرے قضیے میں بھی اسی خاص جزر کیلئے ثابت ہو، اگر ایسا نہ ہوگا بلکہ ایک قضیے میں تو موضوع کے کل کیلئے مجموع ثابت کیا گیا ہو اور دوسرے قضیے میں موضوع کے جزر کیلئے مجموع ثابت ہو تو تناقض نہ ہوگا۔ جیسے: یوں کہیں جبشی کالا ہے اور جبشی کالا نہیں، تو دونوں قضیوں میں اگر یہ مراد ہے کہ جبشی کالا ہے اور جبشی کا وہی جزر کالا نہیں، تو تناقض ہوگا۔ اس لئے کہ اس میں پہلا قضیہ صادق ہے اس لئے کہ دانت اس کے سفید ہوتے ہیں اور دوسرے جھوٹ ہوگا۔ یا پہلے قضیے میں یہ مراد ہے کہ جبشی کا کل کالا ہے اور دوسرے میں یہ مراد ہے کہ کل کالا نہیں ہے تو تب بھی تناقض ہوگا۔ اس لئے کہ دوسرے قضیے سچے ہے اسیے کہ وہ سارا کالا نہیں ہوتا اور پہلا جھوٹ ہے اس واسطے کہ دانت اسکے سفید ہوتے ہیں اور اگر پہلے قضیے میں یعنی ”جبشی کالا ہے“ میں یہ مراد ہے کہ ایک جزر اس کا کالا ہے اور دوسرے قضیے میں یعنی ”جبشی کالا نہیں ہے“ میں یہ مراد ہے یعنی تمام جبشی کالا نہیں۔ تو دونوں قضیے سچے ہو جائیں گے اور تناقض نہ رہے گا۔

آٹھویں: وہ دونوں قضیے اضافت میں متفق ہوں۔ یعنی ایک قضیے میں مجموع کی جو نسبت جس شے کی طرف ہے اسی شے کی طرف دوسرے قضیے میں ہو اگر ایسا نہ ہوگا تو تناقض نہ ہوگا۔ مثلاً زید عمر کا باپ ہے اور زید عمر کا باپ نہیں ہے۔ ان میں تناقض ہے۔ اس لئے کہ دونوں میں مجموع

اے اگر شرط ایک ہی ہو تو تناقض ہوگا، مثلاً زید کی انگلیاں بھتی ہیں اگر وہ لکھتا ہو اور زید کی انگلیاں نہیں بھتیں اگر وہ لکھنا نہ ہو تو نہ دونوں سچے ہوں گے نہ جھوٹ بلکہ کوئی سا ایک جھوٹ ضرور ہوگا، ایسی ہی اگر نہ لکھنے کی شرط ہو۔ اے اگر پہلے میں یہ مراد لیا جائے کہ تمام کالا ہے اور دوسرے میں یہ مراد لیا جائے کہ کوئی جزر کالا نہیں تو دونوں جھوٹ نہ ہو جائیں گے۔

یعنی باپ کی نسبت عمرو کی طرف ہے اور اگر یوں کہیں کہ زید عروہ کا باپ ہے، اور زید بکر کا باپ نہیں تو ان دونوں میں تناقض نہ ہوگا۔ کیونکہ یہ دونوں قضیے پتے ہو سکتے ہیں۔

یہ آٹھ چیزیں ہیں، جن میں وہ قضیوں کا متفق ہونا تناقض کیلئے ضروری ہے۔ یہ وحدات شمانیہ کہلاتی ہیں۔ یہ مخصوصہ قضیے کا بیان تھا۔ اور اگر وہ دونوں قضیے مخصوصہ ہوں تو ان میں بھی ان آٹھ چیزوں میں اتفاق ضروری ہے۔ اور علاوہ اس کے ایک شرط ان میں اور ہونی چاہیے۔ وہ یہ کہ ان میں سے اگر ایک کلیہ ہو تو دوسرا جز سیہ ہو۔ پس موجہہ کلیہ کی نقیض سالبہ جز سیہ ہوگی۔ جیسے: ہر انسان جاندار ہے، موجہہ کلیہ ہے۔ اس کی نقیض یہ ہوگی: بعض انسان جاندار نہیں ہیں۔ اور سالبہ کلیہ کی نقیض موجہہ جز سیہ ہوگی۔ جیسے: کوئی انسان پتھر نہیں ہے۔ یہ سالبہ کلیہ ہے اس کی نقیض بعض انسان پتھر ہیں ہوگی۔

### سوالات

ان قضایا کی نقیض بتاؤ اور جو دو قضیے یکجا لکھے جاتے ہیں ان میں تمہارے نزدیک تناقض ہے یا نہیں  
اگر نہیں تو کونی شرط نہیں؟

۱۔ بعض جانداروں میں سے بکری ہے؟

- ۱۔ آٹھ اتفاقات کیونکہ آٹھ چیزوں میں دونوں قضیوں کا اتفاق ضروری ہے۔
- ۲۔ کیونکہ موجہہ کی نقیض کا سالبہ ہونا تو تناقض کی تعریف ہی سے معلوم ہو چکا ہے اور کلیہ کے نقیض کا جز سیہ ہونا بھی اس نئی شرط سے معلوم ہوا پس ثابت ہو گیا کہ موجہہ کلیہ کی نقیض سالبہ جز سیہ ہوگی۔ ایسے ہی آگے بحث لو۔
- ۳۔ شاید کسی کو وہم ہو کہ مخصوصات تو چار ہیں ایک موجہہ کلیہ ایک سالبہ کلیہ تو ان دونوں کی نقیض تو بتائی۔ باقی رہا ایک موجہہ جز سیہ ایک سالبہ جز سیہ، ان دونوں کی نقیض نہیں بتائی؟ جواب یہ ہے کہ جب ایک قضیہ کی نقیض دوسرا قضیہ ہوتا ہے تو اس دوسرے کی نقیض وہ پہلا قضیہ ہوتا ہے تو جب موجہہ کلیہ کی نقیض سالبہ جز سیہ کو بتایا تو اسی میں یہ بھی بتا دیا کہ سالبہ جز سیہ کی نقیض موجہہ کلیہ ہوگا۔ اسی طرح جب سالبہ کلیہ کی نقیض موجہہ جز سیہ کو بتایا تو اسی میں یہ بھی بتا دیا کہ موجہہ جز سیہ کی نقیض سالبہ کلیہ ہوگا تو چاروں مخصوصہ کی نقیضیں معلوم ہو گیں۔

۳۔ کوئی انسان درخت نہیں ہے؟ ۴۔ عمر و مسجد میں ہے، عمر و گھر میں نہیں ہے؟

۵۔ بکر زید کا بیٹا ہے، بکر عمر و کا بیٹا نہیں ہے؟ ۶۔ فرنگی گورا ہے، فرنگی گورا نہیں ہے؟

۷۔ ہر انسان جسم ہے؟ ۸۔ بعض سفید جاندار ہیں؟

۹۔ بعض جاندار گدھے نہیں ہیں؟ ۱۰۔ بعض انسان لکھنے والے ہیں؟

۱۱۔ بعض بکریاں کامل نہیں؟ ۱۲۔ زید رات کو سوتا ہے، زید دن کو نہیں سوتا؟

## سبق پنجم

### عکسِ مستوی کی بحث

عکسِ مستوی کسی قضیے کا یہ ہے کہ اس قضیے کے اول جزر کو دوسرا جزر کر دیا جائے اور دوسرے جزر کو پہلا جزر بنا دیا جائے۔ یعنی بالکل اُٹ دیا جائے اور یہ اُٹ پلٹ ایسے طور سے کریں کہ اگر پہلا قضیہ سچا ہے تو دوسرا جو اس کا اٹا ہے وہ بھی سچا ہی رہے اور پہلا اگر موجہ ہے تو دوسرا بھی موجہ ہی ہو، اور پہلا اگر سالبہ ہو تو دوسرا بھی سالبہ ہی ہو، اور اس دوسرے اُٹے ہوئے قضیہ کو پہلے کا عکسِ مستوی کہتے ہیں۔ جیسے: ہر انسان ٹے جاندار ہے۔ اس کا عکس یہ نکلے گا کہ بعض جاندار انسان ہیں۔ یہ نہ نکلے گا کہ ہر جاندار انسان ہے۔ کیونکہ یہ غلط ٹے ہو جائیگا۔ اس واسطے موجہ کلیہ کا عکس موجہ جزئیہ آتا ہے، ٹے اور سالبہ کلیہ کا عکس سالبہ کلیہ آیا گا۔ جیسے: کوئی انسان پھر نہیں، اس کا عکس کوئی پھر انسان نہیں آئے گا۔ اور

۱۔ کیونکہ انسان پہلا جزر تھا اور جاندار دوسراتھا جاندار کو پہلا کر دیا اور انسان کو دوسرا کر دیا، تب بعض جاندار انسان ہیں عکس نکلا اور پہلا قضیہ موجہ ہے یہ دوسرا بھی موجہ ہے اور پہلا سچا ہے تو دوسرا بھی سچا ہے۔

۲۔ کیونکہ بہت سے جاندار ایسے ہیں جو انسان نہیں جیسے: گائے، بیتل، بکری، ہوڑا، گدھا وغیرہ تو اس میں اصل قضیہ سچا تھا عکس سچا تھا، اس لئے غلط ہو گیا۔ ۳۔ اور موجہ جزئیہ کا عکس بھی موجہ جزئیہ آتا ہے، جیسے بعض انسان جاندار ہیں کا عکس بھی بعض جاندار انسان ہیں آئے گا اور موجہ کلیہ نہیں آیا گا۔

سابله جزئیہ کا عکس ہر جگہ لازمی ٹے طور سے نہیں آتا۔ ۱۔ دیکھو بعض جاندار انسان نہیں، سالبہ جزئیہ ہے۔ اس کا عکس بعض انسان جاندار نہیں، اگر نکالیں تو صادق ٹے نہ ہوگا۔

### سوالات

مندرجہ ذیل قضاۓ کا عکس لکھیں:

- ۱۔ ہر انسان جسم ہے؟
- ۲۔ کوئی گدھا بے جان نہیں؟
- ۳۔ کوئی گھوڑا عاقل نہیں ہے؟
- ۴۔ ہر قناعت کرنے والا ہے؟
- ۵۔ ہر نمازی سجدہ کرنے والا ہے؟
- ۶۔ بعض مسلمان خدا کو ایک جانے والا ہے؟
- ۷۔ بعض مسلمان نماز نہیں پڑھتے؟
- ۸۔ بعض مسلمان روزہ رکھتے ہیں؟
- ۹۔ بعض مسلمان نمازی ہیں؟

تنبیہ: قضاۓ کی تمام بخشوں میں جو اصطلاحات منطقیہ لکھی گئی ہیں اور جگہ تعریف ہم نے پڑھی ہیں انکی فہرست لکھی جاتی ہے انکو زبانی یاد کر لواور آپس میں ایک دوسرے سے پوچھو۔

### فہرست اصطلاحات منطقیہ مذکورہ

جگہ، قضیہ، حملیہ، شرطیہ، موجہ، سالبہ، موضوع، محول، مخصوصہ، طبیعہ، محصورہ، مہملہ، موجہہ کلیہ، موجہہ جزئیہ، سالبہ کلیہ، سالبہ جزئیہ، محصورات اربعہ، متصل، منفصلہ، متصلہ موجہہ، متصلہ سالبہ، منفصلہ موجہہ، منفصلہ سالبہ، مقدم، تالی، لزومیہ، اتفاقیہ، عنادیہ، منفصلہ اتفاقیہ، منفصلہ حقیقیہ، مانعۃ اجمع، مانعۃ الخلو، تناقض، نقیض، نقیضین، وحدات ثمانیہ، عکس مستوی۔

۱۔ اگر کبھی سچا نکل بھی آئے تو اس کا اعتبار نہیں۔ جیسے بعض سفید جاندار نہیں کا عکس یہ کہ بعض جاندار سفید نہیں سچا ہے مگر اعتبار اس نے نہیں کہ منطق کے قاعدے سمجھی کی ہوتے ہیں لہذا اس عکس کا اعتبار ہو گا جو بھی شایے۔

۲۔ نہ سالبہ جزئیہ جیسا کہ متن میں مذکور ہے اور نہ سالبہ کلیہ کیونکہ جب سالبہ جزئیہ ہر جگہ صادق نہیں آتا تو سالبہ کلیہ ہر جگہ کیسے صادق آئے گا۔ ۳۔ کیونکہ ہر انسان جاندار ہے اور ایسے ہی سالبہ کلیہ کوئی انسان جاندار نہیں بھی جھوٹا ہے۔

## سبق ششم

## حجت کی قسمیں

حجت (جس کی تعریف تم پڑھ چکے ہو) کی تین قسمیں ہیں: قیاس، استقراء، تمثیل۔

قیاس: وہ قول ہے جو ایسے دو یا زیادہ قضاں سے مل کر بنے کہ اگر ان پر قضاں کو مان لیں تو ایک اور قضیہ کو بھی ماننا پڑے اور یہ قضیہ جس کو ماننا ضروری ہے نتیجہ قیاس کہلاتا ہے۔ جیسے: ہر انسان جاندار ہے، اور ہر جاندار جسم ہے۔ یہ دو قضیے ہیں، ان کو اگر تم مان لو تو ان کے ماننے سے تم کو یہ بھی ماننا پڑے گا کہ ہر انسان جسم ہے اس میں یہ دو قضیے تو قیاس کہلاتیں گے اور تیسرا قضیہ جس کا ماننا لازم ہے، نتیجہ کہلاتا ہے، خوب سمجھ لو۔ اور نتیجہ کے اندر جو موضوع ہے جیسے ”انسان“ کا نام اصغر رکھا جاتا ہے، اور محول جیسے ”جسم“ ہے اکبر کہتے ہیں اور جو قضیہ قیاس کا جزو بنے اس کو مقدمہ کہتے ہیں۔ جیسے: مثال مذکور میں ”ہر انسان جاندار ہے“ یہ ایک مقدمہ ہے اور ”ہر جاندار جسم ہے“ یہ دوسرہ مقدمہ ہے۔ جس مقدمہ میں اصغر (نتیجہ کے موضوع) کا ذکر ہواں کو صفری کہتے ہیں اور جس مقدمہ میں اکبر (نتیجہ کے محول) کا ذکر ہواں کو کبری کہتے ہیں۔ جیسے: مثال مذکور میں ”ہر انسان جاندار ہے“، صفری ہے۔ اس لئے کہ اس میں اصغر یعنی ”انسان“ مذکور ہے اور جاندار جسم ہے، ”کبری ہے، اسلیے کہ اس میں اکبر یعنی جسم کا ذکر ہے، اور اصغر و اکبر کے سوا جو شے قیاس میں مکرر مذکور ہو، وہ حد اوسط کہلاتی ہے۔ مثال مذکور میں ”جاندار“ حد اوسط ہے اس لئے کہ یہ اصغر اور اکبر کے سوا ہے اور دو دفعہ اس کا ذکر آیا ہے۔ سہولت کے لئے نقشہ قیاس کا لکھا جاتا ہے، اس سے اصطلاحات کو خوب ذہن نشین کر لیا جائے۔

۱۔ چاہے وہ واقعی ہوں چاہے نہ ہوں، پس اگر ان کو مان لیں تو ایسا ہو۔

۲۔ یہ واقعی اور پچھے قضیے تھے، اور جھوٹے قضیوں کو بھی مان لیں تو بھی لازم آئے۔ جیسے: ہر آدمی گدھا ہے، اور ہر گدھا پھر ہے، اگر ان کو مان لیں تو یہ لازم آئے گا کہ ہر آدمی پھر ہے۔

| قياس            |              |           |          |
|-----------------|--------------|-----------|----------|
| مقدمہ دوم       |              | مقدمہ اول |          |
| کبریٰ           |              | صغریٰ     |          |
| اکبر            | حداوسط       | حداوسط    | اصغر     |
| جسم ہے          | ہر جاندار ہے | جاندار ہے | ہر انسان |
| نتیجہ           |              |           |          |
| ہر انسان جسم ہے |              |           |          |

فائدہ: قیاس سے نتیجہ نکالنے کا طریقہ یہ ہے کہ حداوسط کو دونوں جگہ سے حذف کر دو، باقی جو رہے گا وہ نتیجہ ہو گا۔ نقشہ میں دیکھو کہ ”جاندار“ کو حداوسط ہے، حذف کر دیں تو باقی ”ہر انسان جسم ہے“ رہ جائے گا، اور یہی نتیجہ ہے۔

اس کے بعد یہ سمجھو کہ حداوسط کو اصغر اور اکبر کے پاس ہونے سے جو قیاس کی ہیئت حاصل ہوتی ہے اس کو شکل کہتے ہیں، اور شکلیں کل چار ہیں۔ اگر حداوسط صغریٰ میں محول اور کبریٰ میں موضوع ہو تو اس کو شکل اول کہتے ہیں۔ مثال اس کی نقشہ مذکور میں ہے۔ اور حداوسط صغریٰ اور کبریٰ دونوں میں محول ہو تو وہ شکل ثانی ہے۔ جیسے: ہر انسان جاندار ہے اور کوئی پھر جاندار نہیں۔ نتیجہ اس کا: کوئی انسان پھر نہیں ہے۔ اور اگر حداوسط صغریٰ و کبریٰ دونوں میں موضوع ہو تو اس کو شکل

۱۔ اہل طریقہ سے یہ سمجھیے کہ اگر دونوں میں محول تو غالی شکل، اور دونوں میں موضوع تو ثالث، اور اگر صغریٰ میں محول اور کبریٰ میں موضوع ہو تو شکل اول اور پھر اس کا لانا ہو تو رابع۔ ۲۔ ان مثالوں میں جو تم نتیجہ مختلف دیکھتے ہو شاید تم اس کی وجہ سچنے میں جیران ہو تو سمجھو کوئی اس کا قاعدہ آگے کی کتابوں میں پڑھو گے اس قاعدہ سے تم کو معلوم ہو جائے گا کہ نتیجہ کہاں موجود کلیے ہوتا ہے اور کہاں موجود جزئیے اور کہاں سالبہ کلیے اور کہاں سالبہ جزئیے۔

۳۔ اگر نتیجہ کم دوچار کلتا ہے، لعنی صغریٰ و کبریٰ میں سے ایک موجود ایک سالبہ ہے تو نتیجہ سالبہ آئے گا اور ایک کلیہ اور ایک جزئیے ہے تو جزئیے آئے گا اور دونوں موجودہ تو موجودہ ہی اور دونوں کلیے تو کلیے ہی آئے گا اسی لئے پہلی شکل کی مثال کا نتیجہ موجودہ کلیہ دوسری کا سالبہ کلیہ تیسری اور پھر کا موجودہ جزئیے ہے۔

ٹالٹ کہتے ہیں۔ جیسے: ہر انسان جاندار ہے اور بعض انسان لکھنے والے ہیں۔ نتیجہ: بعض جاندار لکھنے والے ہیں۔ اور اگر حد اوسط صفری میں موضوع اور کبریٰ میں محول ہو تو وہ شکل رانع ہے۔ جیسے: ہر انسان جاندار ہے اور بعض لکھنے والے انسان ہیں۔ نتیجہ: بعض جاندار لکھنے والے ہیں۔

### سوالات

ذیل میں چند قیاس لکھے جاتے ہیں، ان میں اصغر و اکبر و حد اوسط و صفری و کبریٰ کو شناخت کرو اور نتائج بھی بیان کرو۔

- (۱) ہر انسان ناطق ہے اور ہر ناطق جسم ہے؟
- (۲) ہر انسان جاندار ہے اور کوئی جاندار پتھر نہیں؟
- (۳) بعض جاندار گھوڑے ہیں اور ہر گھوڑا اہنہنے والا ہے؟
- (۴) بعض مسلمان نمازی ہیں اور ہر نمازی اللہ کا پیارا ہے؟
- (۵) بعض مسلمان ڈاڑھی منڈانے والے ہیں اور کوئی ڈاڑھی منڈانے والا اللہ کو نہیں بھاتا؟
- (۶) ہر نمازی سجدہ کرنے والا ہے اور ہر سجدہ کرنے والا اللہ کا مطیع ہے؟

### سبق ہفتم

#### قياس کی قسمیں

قياس کی دو قسمیں ہیں: قیاس ٹے استثنائی، قیاس اقتراضی۔

۱۔ فرمائیدار۔ ۲۔ قیاس میں نتیجہ کا بیان ہونا ضروری ہے چاہے پورا کا پورا ایک جگہ ہو اور چاہے جزء، جزء آیا ہو اور چاہے اس کے کسی جزء کی نقیض کی صورت میں اور یہ اس لئے تاکہ وہ انہی صفری و کبریٰ سے لازم بھی آجائے اب اگر پورا کا پورا ناقیض کی صورت میں نہ کوئی ہو تو وہ قیاس استثنائی ہے اور اگر جزء، جزء ہو کر بیان ہو تو اقتراضی ہے۔

۳۔ اس میں متبدئین کیلئے ضروری ہے کہ دوسرے عنوان سے اس کی حقیقت سمجھائی جائے پھر متن کے عنوان کو اس پر منطبق کر دیا جائے۔ تو سنوا! قیاس استثنائی وہ ہے، جو ایسے دو قصیوں سے مرکب ہو جن میں پہلا شرطیہ ہو، (باقیہ صفحہ: ۲۲)

(باقیہ س شیعہ سخن: ۲۱) خواہ متصل ہو یا منفصل، پھر منفصلہ میں خواہ حقیقیہ ہو یا مانعہ ایجمن ہو یا مانعہ اخلو، اور دوسرے قضیہ حملیہ ہو اور لیکن سے شروع ہو اور اس کا مضمون یہ ہو کہ اس میں مقدم کا تالی کا اثبات ہو یا مقدم یا تالی کی نفی ہو پس یہ استثنائی کی حقیقت ہے۔ آگے تجہیں میں تفصیل ہے اگر پہلا قضیہ متصل ہو تو اس دوسرے قضیہ میں یا تو مقدم کا اثبات ہوتا ہے اور یا تالی کی نفی ہے اور یا تالی کی نفی۔ اگر اس دوسرے قضیہ میں مقدم کا اثبات ہے تو تجہیں تالی کا اثبات ہے اور اگر اس دوسرے قضیہ میں تالی کی نفی ہے تو نتیجہ مقدم کی نفی ہے۔ جیسے: یوں کہیں کہ جب سورج نکلے گا دن موجود ہو گا پہلا قضیہ ہے اور شرطیہ متصل ہے پھر کہیں کہ: لیکن سورج نکلا ہوا ہے یہ دوسرے قضیہ ہے اور حملیہ ہے اور لیکن سے شروع ہوا ہے اور مضمون اس کا یہ ہے کہ اس میں مقدم کا اثبات ہے تو تجہیں تالی کا اثبات نکلے گا۔ یعنی نتیجہ یہ ہو گا کہ: دن موجود ہے اس کا نام آگے کی آسانی کیلئے مثال اول بیان کرتا ہوں اس کو یاد رکھیں۔ اور اگر پہلا قضیہ وہی اور پرالاہے (شرطیہ متصل ہے) یعنی جب سورج نکلے گا دن موجود ہو گا اور دوسرے قضیہ کہیں کہ لیکن دن موجود نہیں اس کا مضمون یہ ہے کہ اس میں تالی کی نفی کی گئی ہے تو نتیجہ مقدم کی نفی نکلے گا یعنی نتیجہ یہ ہو گا کہ سورج نکلا ہو انہیں ہے۔ اس کا نام مثال ٹانی رکھتے ہوں۔ اس عنوان سے استثنائی کی حقیقت خوب سمجھ گئے ہو گے۔ کتاب کے متن میں یہی دو مثالیں مذکور ہیں۔ اب کتاب کی تعریف کو منطبق کرتا ہوں یہ تو تم کو معلوم ہو گیا کہ مثال اول میں نتیجہ یہ ہے کہ دن موجود ہے اب دیکھو کہ یہی نتیجہ اس مثال کے قیاس میں مذکور ہے۔ کیونکہ یہ قضیہ اول کی تالی پرے قضیہ میں مذکور ہوا کرتا ہے۔ اسی طرح اسے سمجھو کر مثال ٹانی میں نتیجہ یہ ہے کہ سورج نکلا ہو انہیں ہے اب دیکھو کہ اس نتیجہ کی نقیض اس مثال کے قیاس میں مذکور ہے کیونکہ قضیہ اول کا مقدم یہ ہے کہ سورج نکلے گا اور نتیجہ اس کی نقیض ہے (گو روایت بدلتے ہوئے ہوں) پس مثال اول میں یہ بات صادق آئی اور اس قیاس میں خود نتیجہ مذکور ہے اور مثال ٹانی میں یہ بات صادق آئی کہ اس قیاس میں نتیجہ کی نقیض مذکور ہے پس کتاب میں دوسری کتابوں میں بھی اسی طرح تعریف کرو دی گئی کہ قیاس استثنائی وہ ہے جس میں نتیجہ یا نقیض نتیجہ مذکور ہوا اور صراحت یہ ہے کہ نتیجہ یا نقیض نتیجہ پہلے مبتدی اس میں چکراتا ہے کوئی تو نہ سمجھنے سے اور کوئی اس وجہ سے کہ تعریف کا سمجھنا موقوف ہے اس پر کاول نتیجہ اس قیاس کا معلوم ہو اور نتیجہ جانا اس پر موقوف ہے کہ کاول اس قیاس کی حقیقت معلوم ہوتا کہ قیاس استثنائی کے نتیجہ نکالنے کے جو قاعدے ہیں ان قاعدوں کے موافق نتیجہ نکال سکتے۔ میری توضیح کے بعد اول آسانی سے حقیقت استثنائی کی سمجھ میں آگئی اور کتابوں میں جو تعریف مذکور ہے وہ بھی آسانی سے اس پر منطبق ہو گئی۔ اور جو قیاس ایسا نہ ہو اقتراںی ہے۔ جیسے: ہر انسان جاندار ہے اور ہر جاندار جسم ہے اور نتیجہ یہ کہ ہر انسان جسم ہے۔ دیکھو: اس قیاس میں نہ بعینہ نتیجہ مذکور ہے یعنی ہر انسان جسم ہے اور نہ اس کی نقیض مذکور ہے یعنی بعض انسان جسم نہیں۔ سمجھانے کیلئے تو اتنا ہی کافی تھا مگر آگے چل کر کار آمد ہونے کیلئے جس قیاس استثنائی کا پہلا قضیہ منفصلہ ہوا کے نتائج کی تفصیل بھی بیان کر دیتا ہوں۔ وہ اس طرح ہے کہ دیکھنا چاہیے (باقیہ سخن: ۲۳)

**قياس استثنائی:** وہ قیاس ہے جو وہ قضیوں سے مرکب ہو اور پہلا قضیہ شرطیہ ہو اور ان دونوں کے

(بقیہ غیر) (۲۲) کو وہ قضیہ منفصلہ ہیقیقیہ ہے یا مانعہ ایجمنٹ یا مانعہ اکھلو، اگر منفصلہ ہیقیقیہ ہے تو دوسرے قضیہ میں اگر مقدم کا اثبات کیا گیا ہے تو نتیجہ تالی کی نفی ہے اور اگر تالی کا اثبات کیا گیا تو نتیجہ مقدم کی نفی ہے اور اگر دوسرے قضیہ میں مقدم کی نفی کی گئی ہے تو نتیجہ تالی کا اثبات ہے۔ اور اگر تالی کی نفی کی گئی ہے تو نتیجہ مقدم کا اثبات ہے۔

یہ چار صورتیں ہو سکیں: پہلی صورت کی مثال عد دز وح ہے یا فرد لیکن یہ عد دز وح ہے نتیجہ یہ ہو گا کہ فرد نہیں۔ (اس کا نام سلسلہ سابقہ سے مثال سوم رکھتا ہوں) دوسری صورت کی مثال عد دز وح ہے یا فرد لیکن یہ عد فرد ہے۔ نتیجہ یہ ہو گا کہ زد وح نہیں (اس کا نام مثال چہارم رکھتا ہوں)۔ تیسرا صورت کی مثال عد دز وح ہے یا فرد لیکن یہ عد دز وح نہیں۔ نتیجہ یہ ہو گا کہ فرد ہے (اس کا نام مثال پنجم رکھتا ہوں)۔

چوتھی صورت کی مثال عد دز وح ہے یا فرد لیکن فرد نہیں نتیجہ یہ ہو گا کہ زد وح ہو گا (اس کا نام مثال ششم رکھتا ہوں)۔ یہ منفصلہ ہیقیقیہ کا بیان ہو گیا اور اگر پہلا قضیہ مانعہ ایجمنٹ ہے تو دوسرے قضیہ میں اگر مقدم کا اثبات ہے تو نتیجہ تالی کی نفی ہے اور اگر تالی کا اثبات ہے تو نتیجہ مقدم کی نفی ہے۔ یہ صورتیں ہو سکیں پہلی صورت کی مثال: شے یا جمر ہے یا شجر لیکن یہ شے شجر ہے نتیجہ یہ ہو گا کہ شجر نہیں (اس کا نام مثال ہفتم رکھتا ہوں) اور اس میں یہی دو صورتیں نتیجہ دیتی ہیں۔ اور مقدم کی نفی اور تالی کی نفی نتیجہ نہیں دیتی کیونکہ جمر نہ ہونا یا شجر نہ ہونے سے جمر ہونا یا شجر نہ ہونا لازم نہیں اور اگر پہلا قضیہ مانعہ اکھلو ہے تو اس کے نتائج پا لکل مانعہ اکھلو کے عکس ہیں یعنی دوسرے قضیہ میں اگر مقدم کی نفی ہے تو نتیجہ تالی کا اثبات ہے اور اگر تالی کی نفی ہے تو نتیجہ مقدم کا اثبات ہے۔ یہ دو صورتیں ہیں۔ پہلی صورت کی مثال: شے یا لا شجر ہے لیکن یہ شے لا شجر نہیں ہے نتیجہ یہ ہو گا کہ لا شجر ہے (اس کا نام مثال نہم رکھتا ہوں)۔ دوسری صورت کی مثال: شے یا لا شجر ہے یا لا شجر لیکن یہ شے لا شجر نہیں ہے نتیجہ یہ ہو گا کہ لا شجر ہے (نام اس کا مثال دہم رکھتا ہوں) اور اس میں بھی مثل مانعہ ایجمنٹ کے یہی دو صورتیں نتیجہ دیتی ہیں اور مقدم کا اثبات اور تالی کا اثبات نتیجہ نہیں دیتا کیونکہ لا شجر ہونے سے لا شجر کا ہونا یا شجر کا ہونا یا شجر ہونے سے لا شجر کا ہونا یا شجر کا ہونا لازم نہیں یہ سب منفصلہ کا بیان ہو گیا۔ اور یہ سب دس کی دس مثالیں قیاس استثنائی کی ہو سکیں ان میں سے اول کی دو مثالاں میں تو نتیجہ یا نقیض نتیجہ کا قیاس میں مذکور ہونا پہلے بیان ہو چکا تھا اب آخر کی آٹھ مثالاں کو بھی دیکھ لو کہ ان میں بھی یہی بات ہے چنانچہ مثال سوم و چارم و ہفتم و ہشتم میں نقیض نتیجہ قیاس میں مذکور ہے اور مثال پنجم و ششم و ہم و دہم میں نتیجہ مذکور ہے ایک ایک کو مل کر دیکھ لو۔

درمیان لفظ لیکن آئے اور خود نتیجہ یا نتیجہ کی نقیض اس قیاس میں مذکور ہو۔ جیسے: جب سورج نکلے گا دن موجود ہو گا لیکن سورج موجود ہے پس دن موجود ہے۔ دیکھو: اس قیاس میں نتیجہ بعینہ مذکور ہے۔ جیسے: جب سورج نکلے گا دن موجود ہو گا لیکن دن موجود نہیں ہے پس سورج نہیں ہے۔ دیکھو: اس قیاس میں نتیجہ کی نقیض یعنی سورج نکلے گا مذکور ہے۔

قیاس اقتراضی: وہ ہے جس میں حرف لیکن مذکور نہ ہو اور نتیجہ یا نقیض نتیجہ بعینہ مذکور نہ ہو۔ جیسے: ہر انسان جاندار ہے اور ہر جاندار جسم ہے، پس ہر انسان جسم ہے۔ دیکھو: اس میں نتیجہ کے اجزا ”انسان“ و ”جسم“ الگ الگ تو قیاس میں مذکور ہیں لیکن نتیجہ بعینہ یا اس کی نقیض مذکور نہیں ہے۔ اور نہ اس میں حرف لیکن ہے۔

## سبق ہشتم

### استقراء اور تمثیل کا بیان

کسی کلی کی جزئیات میں ہماری جستجو کے موافق ہر ہر جزئی میں جب کوئی خاص بات ہے ہم کو ملے پھر اس خاص بات کا حکم ہم اس کلی کے تمام افراد پر کروں، تو یہ استقراء کہلاتا ہے اگرچہ کوئی جزئی

لے بعینہ نتیجہ کے مذکور ہونے کے یہ معنی ہیں کہ نتیجہ کے موضوع و محوال جس ترتیب سے نتیجہ میں ہیں اسی ترتیب سے قیاس میں بلا فصل موجود ہوں چاہے نسبت کسی صورت کی ہو۔ جیسے: یہاں دن موجود ہے (نتیجہ صفری میں تالی بن کر دن موجود ہو گا) کی صورت میں ہے اور دوسری مثال میں سورج موجود نہیں ہے نتیجہ اس کی نقیض (سورج موجود ہے صفری میں ”سورج نکلے گا“) کی صورت سے یہاں ہے۔ صفری میں نہ کبری میں اور بعینہ نہ ہونے کے یہ معنی ہیں کہ نتیجہ کے موضوع و محوال اس ترتیب سے جس ترتیب سے اس میں موجود ہیں نہ ہوں یعنی قریب کر کا اس کے موضوع کا محوال وہی نتیجہ والا محوال اور اس کے محوال کا موضوع وہی نتیجہ والا موضوع نہ ہو گرئی نتیجہ کے موضوع و محوال دنون الگ الگ ہو کر ہوں ضرور اول صفری میں دوسرے کبری میں۔ چنانچہ اصغر یعنی انسان تو صفری میں موضوع ہے اور اس کا محوال نتیجہ والا محوال نہیں بلکہ حد اوسط ہے اور اکبر یعنی جسم کبری میں محوال ہے اور اس کا موضوع نتیجہ والا موضوع نہیں ہے بلکہ حد اوسط ہے۔ کوئی حکم۔

ایسی بھی ہونا ممکن ہو کہ اس میں وہ خاص بات نہ ہو۔ جیسے: ”وہلی کا رہنے والا“ ایک کلی ہے اس کی جزئیات وہ ہیں جوہلی میں آدمی رہتے ہیں۔ ان میں ہم نے اپنی جستجو کے مطابق دیکھا کہ ہر ایک میں عقل ہے۔ اس کے بعد سے حکم عقلمند ہونے کا اس کلی کے تمام افراد پر کر دیا اور یہ کہا کہ وہلی کے سب رہنے والے عاقل ہیں۔ استقرار یقین کا فائدہ نہیں دیتا اس لئے کہ ممکن ہے کہ کوئی آدمی وہلی کا رہنے والا ایسا بھی ہو کہ تمہاری تلاش میں نہ آیا ہو اور اس میں عقل نہ ہو یا کسی جزوی خاص میں ہم نے کوئی بات دیکھی پھر ہم نے اس بات کی علت تلاش کی یعنی یہ سوچا کہ یہ بات اس شے خاص میں کیوں ہے؟ اور سوچنے سے تم کو اس کی وجہ تے علت مل گئی پھر وہی علت ایک دوسری شے میں ہم کو ملی تو اس میں بھی ہم نے اس بات کو ثابت کر دیا اس کو تمثیل کہتے ہیں جیسے: شراب کے اندر ہم نے دیکھا کہ یہ حرام ہے تو ہم نے اس کے حرام ہونے کی وجہ سوچی۔ تلاش کرنے سے پہلے چلا کہ اس کی وجہ شے ہے۔ پھر یہی نشہ ہم نے دیکھا کہ بھنگ میں بھی ہے۔ تو وہی بات یعنی حرام ہونے کا حکم ہم نے اس پر بھی لگا دیا۔ اب یہاں چار چیزیں ہوئیں۔ ایک وہ شے جس کے اندر اصل میں وہ بات ہے اس شے کو اصل اور مقیس علیہ کہتے ہیں۔ دوسری وہ بات جو اصل کے اندر موجود ہے وہ حکم کہلاتا ہے۔ تیسرا اس کی وجہ جو ہم نے تلاش کر کے نکالی ہے وہ علت کہلاتی ہے۔ چوتھی شے وہ جس کے اندر ہم نے علت دیکھی اور حکم اس میں بھی جاری کیا اس کا نام مقیس اور فرع ہے۔ (نقشہ ذیل سے خوب سمجھ لو:)

| مقیس علیہ یا اصل | حکم       | علت | مقیس یا فرع |
|------------------|-----------|-----|-------------|
| شراب             | حرام ہونا | نشہ | بھنگ        |

۱۔ تو اسے استقرار کیں گے۔ ۲۔ کوئی حکم۔

۳۔ وہ وجہ جس پر اس حکم ہونے کا مدار ہو اور جس کی وجہ سے ہی یہ حکم ہو رہا ہو۔

تمثیل سے بھی یقین کا فائدہ حاصل نہیں ہوتا۔ اس لئے کہ جو مقیس علیہ کی علت ہم نے نکالی ہے ممکن ہے وہ اس حکم کی علت نہ ہو۔

## سبق نہم

### دلیل اُنی اور دلیل اُنی

جاننا چاہیے کہ نتیجہ کا علم ہم کو قیاس کے دو قضیوں کے مانے سے جو ہوتا ہے یہ حد اوسط کی وجہ سے ہوتا ہے۔ دیکھو: ہر انسان جاندار ہے، ہر جاندار جسم والا ہے۔ ان دونوں مقدموں سے ہم کو یہ علم ہوا کہ جسم ہر انسان کیلئے ثابت ہے۔ یہ حد اوسط یعنی جاندار کی وجہ سے ہوا۔ ورنہ قیاس میں اس کے سوا کوئی اور شے ایسی نہیں جس کی وجہ سے ہم کو یہ علم ہو۔

پس معلوم ہوا کہ اکبر (محمول نتیجہ) کا جواہر (نتیجہ کے موضوع) کیلئے ثابت ہونا ہم کو معلوم ہوا اس علم کی علت حد اوسط ہے۔ پھر جیسے حد اوسط ہمارے اس علم کی علت ہے اگر حقیقت میں بھی اکبر کے اصغر کیلئے ثابت ہوئیکے علت یہی ہو تو یہ دلیل تھی ہے۔ جیسے: زمین دھوپ والی ہو رہی ہے اور ہر دھوپ والی شے روشن ہوتی ہے پس زمین روشن ہے۔ دیکھو: اس مثال میں جیسے دھوپ والی

۱۔ مثلاً کسی نے یہ دعویٰ کیا کہ غاصب (زبردستی چھین لینے والا) کا بھی ہاتھ کا نا جائے کیونکہ چور کا ہاتھ کا نا جانا سب ماننے ہیں اور علت اس کی غیر کامال بدن رضامندی لینا ہے اور یہ بات غصب میں بھی پائی جاتی ہے تو اس کا حکم بھی یہی (ہاتھ کا نا) ہونا چاہیے۔ تو دوسرا شخص اس کو جواب دے گا کہ جو علت مقیس علیہ کی آپ نے نکالی ہے ہم نہیں ماننے کر دے اس کی علت ہے۔ بلکہ اسکی علت دوسرے کامال بدن رضامندی کے خفیہ طور پر لینا ہے اور یہ بات غصب میں نہیں پائی جاتی (کیونکہ وہاں تو حکم کھلا لیا جاتا ہے)۔ اس لئے غصب میں وہ حکم ہاتھ کا نئے کا بھی ثابت نہ ہوگا۔  
۲۔ ایسی علت نہ ہو کہ جس پر حکم کامدار ہو۔ ۳۔ صغری و کبری۔

۴۔ یعنی چاہیے وہ حقیقت میں بھی ہوں چاہے نہ بھی ہوں۔ ۵۔ کیونکہ حکم ہونا جاندار کے واسطے ثابت ہو اور پھر چونکہ انسان بھی جاندار ہے اور جاندار اس کے واسطے ثابت ہو چکا ہے اس لئے جسم اس کیلئے بھی ثابت ہوا، غرض انسان کیلئے جو جسم ہونا ثابت ہوا تو جاندار ہونے کی وجہ سے ہی ثابت ہوا۔

ہونے سے ہم کو زمین کے روشن ہونیکا علم ہوا اسی طرح حقیقت میں بھی دھوپ والی ہونا روشن ہوئیکی علت ۱ ہے۔ اور اگر حد اوسط صرف ہمارے علم ہی کی علت ہو اور حقیقت میں نہ ہو تو دلیل اپنی ہے۔ جیسے: یوں کہیں زمین روشن ہے اور ہر روشن شے دھوپ والی ہے پس زمین دھوپ والی ہے۔ دیکھو: اس مثال میں زمین کی روشنی سے ہم کو اس کے دھوپ والی ہونے کا علم ہوا ہے اور حقیقت میں دھوپ والی ہونے کی علت روشنی نہیں ہے بلکہ برعکس ۲ ہے۔

## سبق دہم

### مادہ قیاس کا بیان

جاننا چاہیے کہ ہر قیاس کی ایک صورت ۳ ہے اور ایک مادہ ۴ صورت قیاس کی تو اس کی وہ ہیئت ہے جو اسکے مقدمات ۵ کے ترتیب دینے سے اور حد اوسط کے ملانے سے اس کو حاصل ہوتی ہے۔ ۶ اور مادہ قیاس وہ مضامین ۷ اور معانی ہیں جو مقدمات ۸ قیاس کے ہیں یعنی یہ مقدمات

۱ کیونکہ دھوپ کی وجہ سے روشنی ہوتی ہے روشنی کی وجہ سے دھوپ نہیں ہوتی۔ ۲ اور دلیل ٹی سے کسی مطلوب کا ثابت کرنا تکلیل کہلاتا ہے اور دلیل اپنی سے کسی مطلوب کا ثابت کرنا استدلال کہلاتا ہے۔ اب میں آسان کر کے سمجھاتا ہوں کہ دلیل ٹی کا خلاصہ کسی حکم کا اس کی علت واقعہ سے ثابت کرنا ہے اور دلیل اپنی کا حاصل کسی حکم کا اسکی علامت سے ثابت کرنا ہے مثال: بتن سے زیادہ واضح اور آسان مثال تجوہ: آگ علت ہے دھوئیں کی اور دھواں علامت ہے۔ اگر تم نے آگ بھتی میں جلتی دیکھی جس کا دھواں قل کے ذریعے سے اور پر سے کل رہا ہے اور تم نے دھواں نہیں دیکھا اور یوں کہا کہ آگ موجود ہے اور جب آگ موجود ہوگی دھواں موجود ہوگا پس یہاں بھی دھواں موجود ہے یہ دلیل ٹی ہے اور اگر تم نے قل کے سرے سے دھواں نکلتا ہوا دیکھا اور آگ نہیں دیکھی اور یوں کہا کہ دھواں موجود ہے اور جب دھواں موجود ہوگا، آگ بھی موجود ہوگی پس یہاں بھی آگ موجود ہے یہ دلیل اپنی ہے۔ ۳ موجودہ ہیئت۔

۴ جس سے کوئی چیز بن سکے یعنی اجزا۔ ۵ صغیری کے پہلے اور کبریٰ کے بعد میں ہونے اور حد اوسط محمول و موضوع ہونے کے جس کی تفصیل گز بھی ہے۔ ۶ جکایان سینت ششم صفحہ ۳۹ میں ہو چکا ہے۔ ۷ یے الفاظ نہیں کیونکہ مقصود معانی ہی ہیں اور کبھی کبھی مجازی معنی سے الفاظ کو بھی کہہ دیتے ہیں۔ ۸ صغیری اور کبریٰ۔

۱۔ یقینی ہیں یا ظنی وغیرہ ہیں۔

پس قیاس کی باعتبار مادہ کے پانچ فتمیں ہیں اور ان کو صناعاتِ خس کہتے ہیں:

قیاس برهانی، قیاس جدلی، قیاس خطابی، قیاس شعری، قیاس سلطنتی۔

برہان: وہ قیاس ہے جو مقدماتِ یقینیہ سے مرکب ہو خواہ وہ مقدمات بدینہی ہوں یا نظری جیسے: محمد ﷺ اللہ کے رسول ہیں اور ہر اللہ کا رسول واجب الاطاعت ہے۔ پس محمد ﷺ واجب الاطاعت ہے۔

بدینہیات کی چھ فتمیں ہیں:

اولیات، فطریات، حدیات، مشاہدات، تحریيات، متواترات۔

اولیات: وہ قضیے ہیں کہ موضوعِ محمول کے صرف ذہن میں آنے سے عقل ان کو تسلیم کر لے دلیل کی بالکل ضرورت نہ ہو۔ جیسے: کل اپنے جزء سے بڑا ہوتا ہے۔

فطریات: وہ قضیے ہیں کہ جب وہ ذہن میں آئیں تو ان کی دلیل ذہن سے غائب نہیں ہوتی جیسے: چار جفت ہے اور تین طاق ہے۔ دیکھو: اس قضیہ میں چار کے جفت ہونے کی دلیل اس کے ساتھ ہی ذہن میں آتی ہے وہ یہ ہے کہ اسکے دو برابر حصے ہوتے ہیں۔

حدیات: وہ قضیے ہیں کہ ان کی دلیلوں کی طرف تو ذہن جائے لیکن صغری و کبری کی ترتیب دینے

۱۔ ہمارے ذہن میں اگر کسی بات کا واقع کے موافق ہونا نہ ہو تو اسکے برابر ہو تو یہ شک ہے اور اگر ایک زیادہ اور ایک کم ہو تو زیادہ بات مٹن اور کم وہم اور اگر واقعہ کے موافق ہونا یا نہ ہو تو ایک ہی بات ذہن میں ہو، دوسرے کا خیال بھی نہ ہو تو یہ یقین ہے۔

چونکہ قیاس کے مقدمے تصدیق ہیں اور نیک اور وہم تصدیق نہیں ہے جیسا کہ تصدیق کی تعریف کے حاشیہ میں اس کا اشارہ ہوا ہے، اس لئے یہاں شکی اور وہمی کو بیان نہیں کیا جاتا۔ ۲۔ فرمانبرداری یا صغری اور کبری دو نوں یقینی ہیں

۳۔ تو پخت اس کی یہ ہے کہ مطلوب جو دلیل سے حاصل ہوتا ہے اس کی دو صورتیں ہوتی ہیں۔ بھی تو سونپنے سے دلیل ذہن میں آتی ہے اور اس سونپنے کی صورت اس طرح ہے کہ اس میں ذہن ایک بار تو دلیل ڈھونڈنے کیلئے چلتا ہے اور جب اس کو کچھ دلیل مل جاتی ہے تو اس دلیل کو درست اور مرتب کرتا ہے، یعنی اول مطلوب جملہ ذہن میں آیا، (یقینی سفروں) (۲۹)

کی ضرورت نہ پڑے۔ جیسے: کسی مفتی کامل سے پوچھا کہ چہا کنوں میں گر پڑا، کتنے ڈول نکالیں؟ اور وہ فوراً جواب دے کہ تیس ڈول نکالنا واجب ہے۔ تو یہ قضیہ کہ تیس ڈول نکالنا واجب ہے حدی ہے کہ اس مفتی کا ذہن دلیل کی طرف گیا لیکن صغری و کبری ملانے کی ضرورت نہیں پڑی۔

مشاهدات: وہ قضایا ہیں کہ جن میں حکم حواس ظاہری یا باطنی کے ذریعہ سے کیا جائے۔ جیسے: سورج روشن ہے۔ آنکھ کے ذریعہ سے اس میں حکم روشن ہونیکا کیا گیا ہے اور جیسے ہم کو بھوک یا پیاس لگتی ہے اس میں باطنی حواس کے ذریعہ سے حکم کیا گیا ہے۔

تجزیات: وہ قضیے ہیں کہئی مرتبہ ایک بات مشاہدہ کر کے عقل اس میں حکم کرے۔ جیسے: گل بخشہ کو تم نے کئی مرتبہ دیکھا کہ زکام میں فائدہ کرتا ہے۔ تو کلی حکم کر دیا کہ گل بخشہ زکام کیلئے فائدہ مند ہے۔

متواترات: وہ قضیے ہیں کہ ان کے یقینی ہونے کا حکم ایسی جماعت کے کہنے اور متفرقے خبروں سے کیا گیا ہو کہ ان سب خبروں کو جھوٹ نہ کہ سکتے ہوں۔ جیسے یہ قضیہ: مکملہ ایک بڑا شہر ہے اس کا یقینی ہونا ہم کو ایسی خبروں سے معلوم ہے کہ ان خبروں کو ہم جھوٹ نہیں کہ سکتے۔

(بقیہ حاشیہ صفحہ ۲۸) پھر اس سے دلیل کی طرف ذہن کو حرکت ہوئی پھر دلیل کو درست کر کے اس دلیل سے مطلوب کی طرف جانے کی ایک حرکت ہوئی اور یہ دونوں حرکتیں آہست آہست ہوتی ہیں اس کا نام فکر ہے۔ اور بھی حصول تو ہوا دلیل سے گمراہ دلیل میں سوچنے کی ضرورت نہیں ہوئی فوراً دلیل بھی ذہن میں آگئی اور اس دلیل سے مطلوب بھی فوراً ذہن میں آگیا پس انتقال ہوئا کوئی دوبارہ ہوا (کما صرخ به المحقق الطوسي في شرح الإشارات كذا في المرأة) جیسا کہ حقق طوی نے اپنی کتاب شرح الإشارات میں اس کی صراحت کی ہے اسی طرح المرأة میں بھی ہے۔

گرد فھٹا ہوا اس کو حسد کہتے ہیں۔ جیسے: بعض ذمین ترین افراد باریک بالتوں کو فوراً عقل سے بکھر جاتے ہیں۔ پس حد میں مطلوب دلیل عقلی ہی سے ٹاہت ہوتا ہے اس لئے نقش اس کی مثال میں تابع ہے یہ خطایات سے ہے۔ اول کو حسیات دوسرے کو وجود ایمانیات کہتے ہیں۔ ۲ حواس ظاہرہ و باطنیہ میں سے کسی ایک سے محسوس کر کے۔ ۳ یعنی اس تعداد میں ہوں کہ سب کا جھوٹا ہونا عقل کے نزدیک محال ہو۔

قیاس جدلی: وہ قیاس ہے جو مقدمات مشہورہ یا کسی فریق کے مانے ہوئے مقدمات سے بنا ہو خواہ وہ صحیح ہوں یا غلط۔ جیسے: ہندوؤں کا قول ہے کہ جاندار کا ذبح کرنا برا ہے اور ہر برا کام واجب الترک ہے پس جاندار کا ذبح کرنا واجب الترک ہے۔

قیاس خطابی: وہ قیاس ہے جو ایسے مقدمات سے مرکب ہو کہ ان سے غالب گمان صحیح ہونے کا ہو۔ جیسے: زراعت نفع کی شے ہے اور ہر نفع کی شے اپنانے کے قابل ہے پس زراعت اپنانے کے قابل ہے۔

قیاس شعری: وہ قیاس ہے جو ایسے مقدمات سے مرکب ہو جن کا منشا خیالِ محض ہو خواہ واقع میں صادق ہوں یا کاذب۔ جیسے: زید چاند ہے اور ہر چاند روشن ہے پس زید روشن ہے۔

قیاس فسطیلی: وہ قیاس ہے جو ایسے مقدمات سے مرکب ہو جو محض وہی اور جھوٹے ہیں۔ جیسے: ہر موجود شے اشارہ کے قابل ہے اور جو اشارہ کے قابل ہے جسم والا ہے پس ہر موجود جسم والا ہے۔ یا جیسے گھوڑے کی تصویر کی نسبت کہیں یہ گھوڑا ہے اور ہر گھوڑا اپنہ نے والا ہے پس یہ بھی اپنہ نے والا ہے۔ معتبران میں سے برهان ہے۔ (فقط)

## فہرست سابقہ اصطلاحات واجب الحفظ

قیاس، اقتضانی، استثنائی، اصغر، اکبر، مقدمہ، صغیری، کبریٰ،

لیعنی مفید یقین کو برهان ہے اور بقیہ بعضے مفید یقین کو ہیں اور بعضے نہ یقین کو مفید یقین کو۔ قد تمت الحواشی علی تبییر المتنق المسمما تبییر المتنق فی الرابع عشر من جمادی الاولی ۱۳۳۹ھ۔ محمد اشرف علی تھانوی۔

۱۔ ان سب اصطلاحوں کو ایک دوسرے سے پوچھ کر خوب یاد کر لینا چاہیے۔ ان کے یاد کر لینے سے متنق کی حقیقت کو جو میں آ جائیگی۔ جمیل احمد تھانوی صبح ۱۱ صفر، ۱۳۵۱ھ و کان الشروع فی صباح ۱۰ صفر، مع شغل الدرس فی مدرسة مظاہر العلوم سہارنفور، فیارب و فقی لر رضاک!

حد اوسط، شکل اول، شکل ثانی، شکل ثالث، شکل رابع، استقراء، تمثیل، دلیل لئے، دلیل ایسی، برهان، اولیات، فطیریات، حدیثات، مشاہدات، تجربیات، متواترات، قیاس جدلی، قیاس خطابی، قیاس شعری، قیاس سفلی۔

تصورات کی بحث کے ختم پر (۵۲) الفاظ مصطلحہ اور قضاۓ کی بحث کے خاتمہ پر (۳۷) اور آخر رسالہ میں (۲۸) اصطلاحیں یہیں (۱۱۹) اصطلاحات ہو گئیں، ان کو حفظ کرو۔  
ان شاء اللہ منطبق کی کتابیں آسان ہو جائیں گی۔

وَاللَّهُ الْمُوْفَّقُ وَهُوَ يَهْدِي السَّبِيلَ

احقر

محمد عبداللہ

(بیان صفحہ ۷۱) توضیح: حقیقت اور ماہیت کی ایک تعریف اس قول کی بنی پر کہ جس میں حقیقت اور ماہیت کو متراوی کہا گیا ہے، ورنہ ماہیت اس چیز کو کہتے ہیں جس کی وجہ سے افراد کی ایک بڑی تعداد ایک لفظ کے تحت داخل ہو جاتی ہے اور وہ چیز جس کی وجہ سے یہ افراد ایک دوسرے سے مختلف ہوتے ہیں اسے حقیقت کہا جاتا ہے۔



## پاداشت



## من منشورات مكتبة البشرى الكتب العربية

### كتب تحت الطباعة

(طبع قريباً بعون الله تعالى)

|                    |                      |
|--------------------|----------------------|
| عوامل النحو        | المقامات للحريري     |
| الموطأ للإمام مالك | التفسير للبيضاوي     |
| قطبي               | الموطأ للإمام محمد   |
| ديوان الحماسة      | المسند للإمام الأعظم |
| الجامع للترمذى     | تلخيص المفتاح        |
| الهديّة السعيدية   | المقالات السبع       |
| شرح الجامى         | ديوان المتنبي        |
|                    | التوضيح والتلويح     |

.....☆☆☆☆☆.....

### Books In Other Languages

#### English Books

|                                     |
|-------------------------------------|
| Tafsir-e-Uthmani (Vol. 1, 2, 3)     |
| Lisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3)      |
| Key Lisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3)  |
| Al-Hizbul Azam (Large) (H. Binding) |
| Al-Hizbul Azam (Small) (Card Cover) |
| Secret of Salah                     |

#### Other Languages

|                                          |
|------------------------------------------|
| Riyad Us Saliheen (Spanish) (H. Binding) |
| Fazail-e-Aamal (German) (H. Binding)     |

#### To be published Shortly Insha Allah

|                                    |
|------------------------------------|
| Al-Hizbul Azam (French) (Coloured) |
|------------------------------------|

### الكتب المطبوعة

(ملونة، مجلدة)

|                           |                    |
|---------------------------|--------------------|
| الهداية (8 مجلدات)        | منتخب الحسامي      |
| الصحيف لمسلم (7 مجلدات)   | نور الإيضاح        |
| مشكاة المصباح (4 مجلدات)  | أصول الشاشي        |
| نور الأنوار (مجلدين)      | نفحة العرب         |
| تيسير مصطلح الحديث        | شرح العقائد        |
| كتب الدقائق (3 مجلدات)    | تعریف علم الصیغة   |
| البيان في علوم القرآن     | مختصر القدوسي      |
| مختصر المعانى (مجلدين)    | شرح تهذيب          |
| تفسير الجلالين (3 مجلدات) | (ملونة كرتون مقوى) |
| من العقيدة الطحاوية       | زاد الطالب         |
| هداية النحو (مع الخلاصة)  | المرقات            |
| هداية النحو (المتداول)    | الكافية            |
| شرح ملة عامل              | شرح تهذيب          |
| دروس البلاغة              | السراجي            |
| شرح عقد رسم المفتى        | إيساغوجي           |
| البلاغة الواضحة           | الفوز الكبير       |

## مکتبہ البشری کی مطبوعات

### اردو کتب

| مطبوعہ کتب                                       | اردو کتب                                    | مطبوعہ کتب                          |
|--------------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------|
| (ریڈن میں جلد)                                   | مجلد کارڈ کور                               | مفت احادیث                          |
| لسان القرآن (اول، دوم، سوم) تعلیم الاسلام (کامل) | فضائل اعمال                                 | مفت احادیث                          |
| ہدیت زیور (۲ حصے)                                | مفتاح لسان القرآن (اول، دوم، سوم) اکرم مسلم | لسان القرآن (اول، دوم، سوم)         |
| الحزب الاعظم (ماہنہ ترتیب پر)                    | زیر طبع کتب                                 | فضائل نبوی شرح شاہک ترمذی           |
| خطبات الاحکام لمجتمعات العام                     | لعلیم العقادہ                               | الخطبۃ الاعظم (جیبی) ماہنہ ترتیب پر |
| ریڈن کارڈ کور                                    | حسن حسین                                    | تیسیر المفقود                       |
| الحجۃ (چھنالگا) جدید ایڈیشن                      | آسان اصول فقہ                               | الحجۃ (چھنالگا) جدید ایڈیشن         |
| علم الاخو                                        | فضائل حج                                    | علم الصرف (اولین و آخرین)           |
| جال القرآن                                       | عربی کا معلم (سوم، چارم)                    | عربی صحفۃ المصادر                   |
| سیر الصحابیات                                    | معلم الحجاج                                 | عربی کا آسان قاعدہ                  |
| تسیل المبتدی                                     |                                             | فارسی کا آسان قاعدہ                 |
| فونکڈ مکیہ                                       |                                             | عربی کا معلم (اول، دوم)             |
| ہدیت گوہر                                        |                                             | خیر الاصول فی حدیث الرسول           |
| تاریخ اسلام                                      |                                             | روضۃ الادب                          |
| زاد السعید                                       |                                             | آداب المعاشرت                       |
| تعلیم الدین                                      |                                             | حیات اسلامیں                        |
| جزاء الاعمال                                     |                                             | تعلیم الاسلام (کامل)                |
| جوامع الکلم                                      |                                             |                                     |